Autonomie et savoirs psychiques.

(A) Alain Ehrenberg, La société du malaise, 2010 (B) Pierre-
Henri Castel, L’esprit malade. Cerveau, folies, individus, 2009

Les travaux sociologiques d’Ehrenberg sur le réle de la psychiatrisation de la souffrance et des
discours qui I’accompagnent et ceux du psychiatre psychanalyste Castel semblent a priori appartenir
au méme champ de recherche, celui de I’histoire des savoirs et des pratiques autour de la psyché.
Mais bien que les deux auteurs soient membres du méme centre de recherches et contrairement a ce
qu’une lecture trop rapide des quatriemes de couverture des deux ouvrages pourrait laisser croire,
La société du malaise et L’esprit malade représentent des démarches fort différentes. C’est pourquoi
j’aborderai les ouvrages séparément dans un premier temps, et discuterai ensuite de quelques
questions qu’ils suscitent.

Pour une sociologie des individus.

Notre société serait devenue trop individualiste. Les « vraies » valeurs se perdraient et nous
assisterions a I’affaiblissement généralisé des liens sociaux. C’est a ce mythe que s’attaque Alain
Ehrenberg dans La société du malaise, en étayant sa critique par une analyse comparée de ces
discours catastrophistes aux Etats-Unis et en France. Les ambitions de son travail sont multiples. Il
s’agit d’une part d’engager une discussion théorique autour de I’utilisation des concepts d’individu
et de société dans les recherches sociologiques. D’autre part, la démarche permet de contextualiser
le concept d’autonomie et les valeurs qui lui sont attribuées. Le livre vise deux objectifs : « clarifier
le fait que les relations sociales se donnent désormais dans un langage de ’affect qui distribue entre
le mal de la souffrance psychique et le bien de I’épanouissement personnel ou de la santé mentale »
et « montrer [...] que nous en savons bien plus que nous croyons concernant la relation entre les
deux catégories du “ psychologique ” et du “ social ” » (Ehrenberg 2010, p. 12).

Pour Ehrenberg, les souffrances dites psychosociales sont rassemblées sous le terme « malaise »
par des discours critiquant la société contemporaine comme moins sociale, plus «
individualiste ». L’auteur propose de prendre en compte cette peur comme un « trait » de nos
sociétés, mais de la dépasser dans une démarche de sociologie de 1’individualisme. Pour lui, ces
critiques sont précisément individualistes. Il différencie un travail sur les individus, c’est-a-dire une
« sociologie des individus », d’une « sociologie individualiste » qui ne parvient a concevoir
I’individu que dans un antagonisme qui I’oppose a la société. Et il rappelle que le personnel n’est
pas le psychologique, ni le privé et que « ce n’est pas parce que la vie humaine apparait plus
personnelle aujourd’hui qu’elle est moins sociale, moins politique ou moins institutionnelle. Elle
I’est autrement » (Ehrenberg 2010, p. 15). I critique ainsi la confusion qui régne selon lui dans les
sciences sociales sur les reégles gouvernant dans toute société la part de I’impersonnel et du
personnel : « Il n’y a du personnel et du subjectif que parce qu’il y a d’abord un monde de
significations impersonnelles cohérentes sans lesquelles la subjectivité serait tout simplement
inarticulable » (Ehrenberg 2010, pp. 15-16). La premiere hypothese de 1’auteur est ainsi que ce a
quoi nous assistons n’est donc pas la croissance d’un pdle « individu » versus un pole « société »
mais des transformations dans les régles sociales et I’esprit des institutions avec 1’apparition de
nouveaux idéaux de ’action, qui donnent une valeur nouvelle a 1’autonomie.

La seconde hypotheése avancée par Ehrenberg est qu’il est nécessaire de dépasser 1’idée selon
laquelle la société engendre des souffrances. Le fait que les normes et les valeurs produisent des
pathologies n’est pas nouveau. Ce qui aurait changé en revanche, c’est le statut de la souffrance
: de raison de se soigner, elle serait devenue raison d’agir, avec pour conséquence que la santé
mentale ne reléverait pas que de la santé publique — car on ne peut la couper de la vie sociale et
d’une « attitude » sociale — mais d’un état d’esprit également. Pour soutenir sa thése alternative,



I’auteur se réfere a Marcel Mauss et a son article « L’expression obligatoire des sentiments » :

11 faut les dire, mais s’il faut les dire c’est parce que tout le monde les comprend. On fait
donc plus que manifester ses sentiments, on les manifeste aux autres, puisqu’il faut les
leur manifester. On se les manifeste a soi en les exprimant aux autres et pour le compte
des autres (Mauss 1921, 1969, pp. 277-278)

La santé¢ mentale serait devenue le langage contemporain dans une société organisée en référence a
la valeur d’autonomie. Ehrenberg avance qu’« au changements des rapports entre 1’agent et I’action
qu’est I’autonomie, correspond un changement des rapports entre le patient et la passion qu’est le
nouveau statut de la souffrance psychique » (Ehrenberg 2010, p. 17). Sa thése fait de la santé
mentale un moyen communicationnel rendant possible de parler et d’agir sur les questions posées
par I’autonomie. La santé mentale appartiendrait ainsi a la vie collective et contribuerait a la
cohésion sociale en donnant sens a ce qui arrive. Ehrenberg soutient que cette situation est
permise par la nature de la pathologie mentale. En effet, ses manifestations affectent la subjectivité,
la personnalité, I’intériorité : « c’est-a-dire ce que les sociétés démocratiques posent comme essence
de I’humain. C’est donc la vie de relation qui est concernée par ces pathologies » (Ehrenberg 2010,

p. 18).

Narcisse, figure nécessaire de la démocratie ?

A I’appui de ces hypothéses, Ehrenberg mobilise les discussions psychanalytiques sur les «
nouvelles » pathologies qualifiées de narcissiques. Celles-ci symbolisent selon I’auteur une nouvelle
subjectivité, et une nouvelle personnalité, toutes deux liées a la nouvelle valeur phare : 1’autonomie.
Ehrenberg montre comment des sociologues, notamment Sennett et Lasch, utilisent ces notions
psychanalytiques pour €¢laborer une sociologie qui va devenir le modele pour parler des maux des
sociétés individualistes. En France, il souligne le rdle particulier joué par Lacan et son « ordre
symbolique ». Le personnage de Narcisse devient représentatif d’ une vision morale et politique de
I’individualisme, ainsi qu’une méthode pour combiner psychanalyse et sociologie. C’est cette vision
et cette méthode qu’Ehrenberg met a I’épreuve. En effet ces deux approches se proposent de
résoudre, chacune pour elle, bien qu’en empruntant a I’autre, le probléme des relations entre
symptomes, personnalité et normes sociales. Leur critique est conservatrice, qu’elle se veuille
optimiste ou pessimiste, car elle se propose de dénoncer un double mouvement de
désinstitutionnalisation des rapports sociaux et de psychologisation. Ehrenberg rejette cette analyse
conservatrice en mettant le doigt sur les limites respectives de la psychanalyse, qui se pare
régulierement de prétentions sociologiques, et des sciences, comme la sociologie ou la philosophie,
qui emploient des concepts psychanalytiques (Ehrenberg 2010, p. 31).

La démarche exposée dans 1’ouvrage se veut comparative. Il s’agit de profiter des différences
qu’offrent les individualismes américain et frangais, qui ont des conceptions contrastées de
I’autonomie. L’enjeu pour lui est d’aborder autrement le mythe de 1’affaiblissement du lien social.
L’auteur utilise ses sources comme autant de « récits » mettant en scéne une inquié¢tude propre aux
sociétés démocratiques et permettant de mettre en lumicre le contraste de ces deux variantes de
I’individualisme. Au niveau sociologique, I’intérét n’est pas la mise en évidence d’une vérité, mais
plutdt ’analyse des succes et insucces de ces récits. Au niveau épistémologique, Ehrenberg critique
ces descriptions individualistes « qui restent prisonnicres d’une psychologie collective qu’elles
reproduisent au lieu de la mettre a distance » (Ehrenberg 2010, p. 25). Et pour 1’auteur, la question
posée par les pathologies narcissiques appartient aux sujets qui fachent : I’individualisme est-il un
poison qui tue I’individu et la société ? Ehrenberg cherche dans ce livre a montrer que la croyance
dans une montée de 1’individualisme qui engendre un affaiblissement du lien social est un « trait
naturel de la démocratie qui répond a des nécessités pratiques et non a un mal qui la détruit
inexorablement. » (Ehrenberg 2010, p. 26). Il rejoint sur ce point 1’analyse qu’Alexis de Tocqueville

avait faite au 19 sieclel.


http://www.espacestemps.net/articles/autonomie-et-savoirs-psychiques/#ftn1

Autolimites.

Si, dans I’ensemble, les théses d’Ehrenberg sont pertinentes et méritent toute notre attention, elles
n’échappent pas entierement aux €cueils que ce type de démarche conceptuelle rencontre. Il est
évidemment difficile de tenter une telle histoire de 1’esprit des institutions démocratiques sans user
de certaines généralisations et de raccourcis. Il serait a I’inverse facile de pointer le réductionnisme
de certains aspects de la démonstration ou le caractére moins étayé de certaines propositions. Dans
une entreprise d’une telle ambition, il serait étonnant de ne pas devoir forcer le trait par endroits
pour montrer la cohérence de I’ensemble. Je me contenterai de faire quelques remarques
touchant plus particuliérement au ceeur de ’analyse d’Ehrenberg : le role de la
psychothérapie et de la psychanalyse.

L’un des premiers problémes surgissant est 1’absence d’une discussion du concept d’autonomie, non
seulement de maniére générale, mais en particulier sa présence dans les théories psychanalytiques
étudiées et dans la pratique qui s’en réclame. Car il ne nous est pas proposé uniquement une analyse
des discours sur I’individualisme, puisque I’auteur démontre un réel intérét a établir que
I’inquiétude décrite est intrinséque a la démocratie. L’auteur fait I’hypothése que la
psychothérapie d’orientation analytique joue un réle dans I’instillation de cette peur, tout en
cherchant a y répondre.

On peut voir dans I’enquéte d’Ehrenberg des différences majeures dans les objectifs
que se donnent les thérapeutes américains par rapport a leurs homologues
francais. On peut interpréter le contraste ainsi : les premiers ressentent le
besoin de guider les individus en cure a renforcer leur self reliance et une
certaine autonomie, avec le projet de leur permettre une participation
démocratique a la société, pour les seconds I’heure est plut6t a la
dénonciation d’une situation ou les individus se trouvent contraints par un
discours hétéronome astreignant chacune et chacun a la réalisation de soi par
soi-méme. Ces démarches ne situent et ne congoivent pas les ressources de la méme fagon.
L’individu américain possederait des ressources qu’il ne parvient pas toujours a mobiliser et le role
du thérapeute est de 1’aider a les percevoir, tandis qu’en France, peu de capacité d’action étant
concédée aux individus, ’injonction a ’autonomie deviendrait mensongére et tromperait les
personnes en les chargeant d’une responsabilité qui ne leur reviendrait pas. La capacité d’action
serait « a 1’extérieur de I’individu », dans les institutions, souvent réduites & I’Etat. On voit que 1’on
retrouve ici une perspective individualiste, opposant 1’individu a la société. Ehrenberg semble
cependant accepter comme un fait I’idée que la démarche psychothérapeutique serait ce qu’elle dit
d’elle-méme, c’est-a-dire un programme démocratique.

L’intégration, critique ou non, des normes sociales dans les textes des psychanalystes américains et
frangais est un constat non réfutable. La critique épistémologique de la généralisation
sociologique des présupposés psychanalytiques, a la fois par les psychothérapeutes et par les
sociologues est consistante et nécessaire. Ehrenberg prend beaucoup de temps pour décrire les
différentes postures internes des sociétés psychanalytiques. Il ne précise cependant jamais le statut
qu’il donne a ces débats, qui sont présentés comme non soumis aux influences externes, mais
nécessaires selon lui pour faire le lit des discours catastrophistes sur la déliaison sociale. L’ auteur
affirme ainsi que

pour que Narcisse devienne un symbole de I’individualisme, il faudra d’abord que la
psychanalyse lui donne une place de choix dans son panthéon psychopathologique (p.
68).

Or ce qui est réellement intéressant dans le travail d’Ehrenberg, c’est la mise en évidence de la peur
que suscite I’autonomie et les dangers qu’elle pourrait représenter pour la démocratie. Utiliser les
discours analytiques pour en rendre raison est selon lui I’un des moyens de mettre en scéne cette



inquiétude. L’hypothése que la psychanalyse, ou du moins ses débats, est aussi une mise en scene de
ces questions reste toutefois impensée.

Comme c’est le cas pour la psychanalyse elle-méme, le passage de I’hypothese a la pratique est un
exercice difficile en sociologie. Ehrenberg ne donne pas d’¢léments permettant de confirmer le role
prépondérant qu’il attribue a la psychanalyse dans la réalité. Quand il met en évidence les discours
conservateurs, voire anti-démocratiques, des sociologues et des psychanalystes, I’auteur propose
une analyse tout a fait justifiée en les comprenant comme un trait de la démocratie. Mais pour
parvenir a la seconde conclusion qui fait de la santé mentale, et donc de lutilisation de ces discours,
le langage privilégié pour exprimer ses expériences de 1’autonomie et les craintes ou problémes qui
lui sont attribués, il s’agirait encore de mieux établir comment la psychothérapie a remplacé la «
jérémiade » américaine, si elle joue effectivement ce role et pourquoi. Comment et pourquoi la
psychologie s’est retrouvée sollicitée et 1égitimée a devenir une autorité scientifique sur ces
questions ? Et quelles sont les conséquences sur la valeur de I’autonomie ? Comment se fait-il
que les difficultés amenées par la valorisation de 1’autonomie soient traduites en psychopathologies
par la psychanalyse ? I1 serait adéquat de réfléchir a ce que cela nous dit de la psychanalyse et du
statut des pathologies psychiques. Car rien ne vient corroborer ce que la théorie psychanalytique
pense « faire » en pratique. De plus, la santé mentale, sa définition et ses pratiques, ne sauraient en
rien se réduire a la psychologie du moi ou au lacanisme. Pour répondre a ces questions, il s’agirait
d’entreprendre une autre démarche, plus empirique, qui s’intéresserait moins aux succes des
théories qu’aux conditions matérielles structurant des rapports sociaux tres inégalitaires dans ces
sociétés qu’il est convenu de qualifier de « démocratie », et qui englobent bien sir les rapports
thérapeutiques.

Le philosophe et ses pauvres.

Contrairement a La société du malaise, le livre de Pierre-Henri Castel n’a pas de prétention
sociologique et évacue d’ailleurs en grande partie la question des rapports sociaux. Appliqué a
L’esprit malade, I’exercice critique se révele donc fort déconcertant. Rassemblant des textes anciens
et inédits (ces derniers représentant trois des huit essais), il est difficile de mettre en évidence une
cohérence dans ce recueil, que cela soit au niveau formel ou dans les théses soutenues par I’auteur.
L’ouvrage se veut attractif en déclarant dans ’avant-propos que

Ce livre n’hésite pas a prendre a rebrousse-poil les grandes tendances qui dominent les
recherches [...]. Je vise les approches dites « naturalistes » en psychiatrie [la
psychopathologie cognitive en est le cas central, qui fonde les maladies mentales dans
des dysfonctionnements du cerveau des individus] et les approches dites «
constructionnistes » [qui se résument en pratique a une théorie du controle social
via la médicalisation des troubles mentaux, y compris dans ce qu’ils ont de plus
subjectif]. Comment ce livre entend s’extraire de ce faux débat, et pourquoi il le juge
faux et égarant, c’est ce qu’on va découvrir (Castel 2009, p. 8-9).

Pierre-Henri Castel veut démontrer que le constructivisme social n’est pas la seule alternative a la
naturalisation de I’esprit. On restera sur sa faim apres lecture de I’ouvrage. Non seulement on ne
peut pas dire que ’on est tres €clairé sur le processus a suivre pour dépasser ce débat, mais on ne
saura jamais pourquoi il est « faux et égarant ». L’auteur fait certes preuve de certaines habiletés de
langage, rappelant en cela un certain Michel Foucault, que Pierre-Henri Castel aborde de fagon tres
critique par ailleurs. Son écriture complexifiée apparait comme un reflet de sa posture théorique peu
claire. Parvenir a trouver une prise consistante sur cet ouvrage fuyant, permettant I’illustration de
mes critiques un peu abruptes, n’est pas aisé. En voici une tentative.

Armé de concepts wittgensteiniens, le propos de ce psychiatre-1a,

La ou les psychiatres sont convaincus de ne manipuler que des notions définies par des



procédures tatillonnes, quantitatives, ou qui ressortissent a I’objectivation
psychologique du meilleur aloi, [...] vise a démontrer qu’on n’apprend quasiment rien
sur ce dont ils parlent, mais énormément sur les biais divers, en général de nature
sociale ou morale, que manifestent leur approche (Castel 2009, p. 9).

Effectivement, tout au long de ces pages I’auteur n’a de cesse de nous expliquer qu’il ne fait partie
d’aucun parti. Le probléme est qu’il ne le fait pas en se distinguant par des propositions inédites
mais par une critique un peu gratuite des représentations qu’il croit étre celles des groupes jugés,
comme dans cet exemple.

Dans un autre registre, une grande confusion est engendrée par I’absence de discussion sur son
besoin de ne pas choisir entre le naturalisme et ce qu’il nomme le constructivisme, et qu’il réduit le
plus souvent a Foucault dans ses essais. Aprés une lecture attentive de ces chapitres, on peut bien
¢établir quelques suggestions, mais de fait, Pierre-Henri Castel ne nous livre pas d’argumentation
conséquente concernant la géne qu’il ressent face au constructivisme. De plus, sa volonté de ne pas
aborder explicitement la psychanalyse, quand on sait I’importance qu’elle conserve a ses yeux2,
surprend et interroge sur la conception de toute la démarche. L’auteur semble montrer une plus
grande sympathie a 1’égard des approches naturalistes, se sentant probablement le devoir de les
défendre face a un lectorat qu’il imagine réticent au réductionnisme biologique, qu’envers les théses
qu’il qualifie de constructivistes. Cette situation est-elle la cause ou le résultat du choix des thémes
de ces essais ? L’auteur se propose ainsi de présenter les problémes posés par les modeles animaux3_
ou par la question d’une origine cérébrale du syndrome de Gilles de La Tourette. Mais I’approche
de Castel reste difficile a cerner, voire contradictoire. Par exemple, avangant que les modeles
animaux « entretiennent des rapports réellement éclairants avec la clinique mentale, parce qu’ils
montrent I’impossibilité de lire directement le mental dans le neurobiologique, comme le
neurobiologique dans le mental » (Castel 2009, p. 67), il soutient par la suite que « les modeles
animaux de la psychiatrie biologique nous mettraient sous les yeux la force déterminante de [...]
mécanismes de base » et « empécherai[en]t la spiritualisation rétroactive des bases de la maladie
mentale ». La réflexion de Castel admet ainsi un certain déterminisme, que 1’auteur ne semble pas
souhaiter discuter, mais qu’il n’est en outre pas nécessaire d’adopter pour reconnaitre une
matérialité biologique a des manifestations cliniques.

Qu’est-ce que ’esprit ?

Tout I’enjeu se trouve dans le rapport entre vérité, réalité et nécessité de s’y référer ou non pour la
santé mentale. Castel n’aborde pas ces questions de front. Sa défense d’une certaine science et ses
agacements face a certaines postures faisant des maladies mentales des concepts tres relatifs le
poussent sur une pente positiviste. Et c’est le nceud du débat : « ce n’est pas parce qu’on ne peut
avoir mieux que du “plus ou moins objectif” qu’on n’a aucune objectivité du tout, ni rien a préférer
» (Castel 2009, p. 30). Ce trouble positionnement n’est cependant pas inédit chez un psychanalyste.
L’idée que I’on peut, et que 1’on doit, essayer d’objectiver ce que nous percevons, que cela est
nécessaire a une thérapeutique « scientifique », est défendue par d’autres psychanalystes4, et
notamment par le neuropsychiatre Freud en personne. Le fait que 1’on peine a comprendre ce que
représenterait un gradient d’objectivité en matiere d’observation clinique devrait interpeller non
seulement sur la réussite de la proposition mais surtout sur sa pertinence. Car le probleme soulevé
ne concerne pas la réussite plus ou moins achevée du processus d’objectivation, mais les valeurs
épistémologiques du chercheur, qui, elles, définiront, non pas la probabilité de parvenir a une
objectivation, mais le caractere objectivable ou non d’un sujet. Ainsi, avant de savoir comment 1’on
peut plus ou moins approcher de la « vérité », il faudrait que I’auteur clarifie son postulat. Il est
compréhensible de refuser de tout réduire a un relativisme « tout constructiviste » mais on ne
congoit pas ou s’arréte son positivisme « tout objectivable ». Cette obscurité du raisonnement rend
son édifice discursif fort difficile a ressaisir.


http://www.espacestemps.net/articles/autonomie-et-savoirs-psychiques/#ftn4
http://www.espacestemps.net/articles/autonomie-et-savoirs-psychiques/#ftn3
http://www.espacestemps.net/articles/autonomie-et-savoirs-psychiques/#ftn2

En effet, pour comprendre le cheminement de Pierre-Henri Castel, il faut croire avec lui en
I’existence des pathologies psychiques qui ne semblent pas avoir seulement des valeurs d’usage,
contrairement au postulat de Wittgenstein qu’il cite : « le sens des concepts, c’est 'usage » (Castel
2009, p. 9). L’intérét que peut présenter une discussion sur ce que pourrait €tre le trouble générateur
de la psychose n’apparait que si on estime que le terme psychose recouvre une entité « vraie », dont
on ne peut peut-&tre pas définir les contours, malgré le « fait » que ceux-ci existent. Cette posture
présente I’avantage de ne pas se poser trop de questions sur les normes et le concept de pathologie,
de pouvoir défendre les bénéfices a tirer de I’approche naturaliste pour la psychiatrie sans
questionner la pratique psychiatrique d’attribution systématique d’un diagnostic et d’écrire
sur I’esprit malade sans discuter une quelconque définition de ’esprit ou de la maladie.

Alors oui, I’apparente érudition et le vocabulaire prolixe de Pierre-Henri Castel peut séduire. Il est
possible de se laisser porter par ses démonstrations verbeuses. Mais avec lui nous n’avons guere
appris sur I’esprit malade, ni en terme de conceptualisation, ni en terme de ressources théoriques
pour la pratique clinique. Quant au dépassement annoncé du naturalisme et du constructivisme,
I’auteur semble plutdt s’arrimer sans le proclamer a un terrain qui ne différe guere du positivisme,
sans pour autant démontrer sérieusement pourquoi il faudrait abandonner la lecture constructiviste
de la folie, sauf a jeter le bébé constructiviste avec 1’eau du bain foucaldien.

Contre une santé mentale individualiste.

Pour aller dans le méme sens qu’Ehrenberg et méme plus loin, une pathologie mentale n’est rien
d’autre qu’une pathologie de la relation.

La question normative en matiére de santé est récurrente, mais comme le dit Ehrenberg, elle
n’est pas forcément digne d’intérét.

Car il faut admettre que la santé est un concept normatif, sans que cela constitue en soi en probléme.
Une société se référera toujours a des normes. La maniere dont elles se construisent reste
notre préoccupation. Car, contrairement a la vision de Pierre-Henri Castel, il ne s’agit pas de
décrire « comment toute institution, quelle qu’elle soit, contribue au contrdle des individus » (p.
30). Nous tomberions a nouveau dans le piege dont Norbert Elias, et Ehrenberg dans son sillage,
essaient de nous sortir. Ne pas opposer I’individu a la société, les institutions a la vérité, c’est
redonner une possibilité d’autonomie aux personnes, que ni I’approche qu’Ehrenberg qualifie
d’« individualiste », ni ’approche naturaliste ne permettent. En effet la propriété déterministe que
possede la recherche de I’objectivité nie la capacité d’action du sujet, tout comme 1’idée que
I’individu est opprimé par la société.

Ainsi la question de I’autonomie devient I’enjeu principal des débats de ces ouvrages. Que I’on
cherche a montrer I’impasse dans laquelle nous conduit la sociologie individualiste pour analyser
les processus en jeu dans une démocratie, ou que 1’on veuille offrir une nouvelle fagon d’aborder la
maladie mentale, la démarche est — ou serait — fort enrichie par cette interrogation sur la place et
la valeur de I’autonomie, concept fondamental pour penser la démocratie et les rapports de pouvoir.

Des savoirs peu démocratiques.

L’autonomie, sa valeur et ses représentations particuliéres se voient constituées dans et par les
pratiques, notamment celles qui nous intéressent ici, a savoir les psychothérapies. Ce qui est rendu
nécessaire par le travail d’Ehrenberg, c’est une critique de 1’individualisme de certaines approches
thérapeutiques, comme la psychanalyse. L’étude des conceptions des étres humains qui sont
faconnées par les thérapeutes et leurs théories est nécessaire pour rendre compte de
I’autonomie qui nous est attribuée, théoriquement et pratiquement.

Au sujet des pratiques thérapeutiques et en particulier dans le domaine de la santé mentale, il est
nécessaire de différencier le besoin d’établir la vérité et celui de rendre une thérapie efficace. Les



psychothérapies, comme toutes les pratiques de santé, sont instituées, et sont ainsi forcément
normatives méme lorsqu’il s’agit d’institutions valorisant une démarche scientifique. Cette volonté
de faire de la science n’est ni évidente ni nécessaire, comme le soulignent de nombreuses
démarches historiques et anthropologiques sur les pratiques de soin. Les thérapies ne se
fondent pas sur une vérité absolue et cela n’enléve rien a la discussion de leur efficacité. Les
différentes approches du soin psychique ne véhiculent pas toujours les mémes normes et donnent
des roles différents a I’autonomie. Rendre compte de ces différences ne serait pas sans intérét.

Enfin, que la santé soit aujourd’hui le terrain d’expression des valeurs d’une société, surtout
lorsqu’elles sont contrariées, ne doit pas nous surprendre. Dans une société d’individus se
représentant comme autonomes, les bénéfices a appréhender un écart de la norme comme une
maladie sont considérables. Et nous devons, au sens littéral, les considérer. Car cela n’est pas sans
lien avec nos représentations des maladies. Quand ce n’est plus une punition de(s) dieu(x) mais un
dysfonctionnement sur lequel nous croyons pouvoir trouver prise grace a la science et qui
nous arrive sans I’intervention de la responsabilité du sujet « atteint », comme un assaut
extérieur contre lequel nous nous battons, son attribution a une pathologie est utile. La
maladie fait sens et permet des rapports sociaux répondant aux exigences de nos institutions. Et
faire cette analyse n’en constitue pas un jugement.

Pour une démarche critique, parviendrons-nous a introduire un processus
d’émancipation collectif de I’expertise scientifique qui conserve, malgré certaines
tentatives, un fort pouvoir sur la définition de ce qui devient pathologie ou non ?

Et permettre ainsi la démocratisation des savoirs psychique par I’exercice de
I’autonomie ?

(savoir si elle a poursuivi ses réflexions la-dessus)

(A) Alain Ehrenberg, La société du malaise, Paris, Odile Jacob, 2010 (B) Pierre-Henri Castel,
L’esprit malade. Cerveaux, folies, individus, Paris, Ithaque, 2009.

Bibliographie

Frangois Ansermet et Pierre Magistretti, A chacun son cerveau. Plasticité neuronale et inconscient,
Paris, Odile Jacob, 2004.

Pierre-Henri Castel, 4 quoi résiste la psychanalyse ? Paris, PUF, 2007.

Marcel Mauss, « L’expression obligatoire des sentiments », (Euvres 3 [1921], Paris, Minuit, 1969,
pp. 269-278.

Alexis de Tocqueville, De la démocratie en Amérique, Paris, Garnier-Flammarion, 1981.

Ludwig Wittgenstein, Recherches philosophiques [1953], Paris, Gallimard, 2004.

Z

ote

1 Ehrenberg cite en particulier De la démocratie en Amérique.
2 Pour s’en faire une idée, consulter son ouvrage A quoi résiste la psychanalyse ?

3 11 sagit ici de la question particuliére 4 la psychiatrie de la pertinence de I’expérimentation animale pour établir des connaissances
sur les maladies mentales humaines

4 Cette approche est notamment celle du psychanalyste Frangois Ansermet lorsqu’il collabore avec le neurobiologiste Pierre
Magistretti (Ansermet et Magistretti, 2004)


http://www.espacestemps.net/articles/autonomie-et-savoirs-psychiques/#bodyftn4
http://www.espacestemps.net/articles/autonomie-et-savoirs-psychiques/#bodyftn3
http://www.espacestemps.net/articles/autonomie-et-savoirs-psychiques/#bodyftn2
http://www.espacestemps.net/articles/autonomie-et-savoirs-psychiques/#bodyftn1
http://www.espacestemps.net/articles/autonomie-et-savoirs-psychiques/#
http://www.espacestemps.net/articles/autonomie-et-savoirs-psychiques/#

Résumé

Les travaux sociologiques d’Ehrenberg sur le role de la psychiatrisation de la souffrance et des
discours qui I’accompagnent et ceux du psychiatre psychanalyste Castel semblent a priori appartenir
au méme champ de recherche, celui de I’histoire des savoirs et des pratiques autour de la psyché.
Mais bien que les deux auteurs soient membres du méme [...]

Stéphanie Pache

Médecin, psychiatre en formation et doctorante en histoire de la médecine, a I’Institut universitaire
d'histoire de la médecine et de la santé publiques (IUHMSP) de I’Université de Lausanne. Son
doctorat, effectué sous la direction du Prof. Vincent Barras, porte sur 1'histoire des thérapies
féministes en santé mentale.

Pour faire référence a cet article

Stéphanie Pache, "Autonomie et savoirs psychiques.", EspacesTemps.net, Livres, 12.09.2011
http://www.espacestemps.net/articles/autonomie-et-savoirs-psychiques/


http://www.espacestemps.net/auteurs/stephanie-pache/
http://www.espacestemps.net/articles/autonomie-et-savoirs-psychiques/#
http://www.espacestemps.net/articles/autonomie-et-savoirs-psychiques/#

	Autonomie et savoirs psychiques.
	(A) Alain Ehrenberg, La société du malaise, 2010 (B) Pierre-Henri Castel, L’esprit malade. Cerveau, folies, individus, 2009
	Narcisse, figure nécessaire de la démocratie ?
	Autolimites.
	Le philosophe et ses pauvres.
	Qu’est-ce que l’esprit ?
	Contre une santé mentale individualiste.
	Des savoirs peu démocratiques.
	Bibliographie
	Note
	Résumé
	Stéphanie Pache

	Pour faire référence à cet article



