Choisir les marges comme espace d’ouverture radicale
bell hooks

Le texte suivant est un extrait d’une conférence donnée par bell hooks en
1990. Cette militante black feminist y propose une vision des marges comme
espace de résistance et du langage comme lieu de luttes.

En quoi parler a

la place des « Autres » reconduit des rapports de domination ? Comment
construire un langage, qui, bien que déja structuré par les systemes
d’oppression, puisse étre un outil de résistance ? Autant de questions
primordiales pour nos luttes !

Les « politiques de localisation », en tant que perspective, position,
point de vue radicaux, appellent forcément celleux d’entre nous qui veulent
participer a la construction de pratiques culturelles contre-hégémoniques,
a identifier les espaces ou nous commencons le processus de ré-vision. [..]
Pour beaucoup d’entre nous, [sortir de la place qu’on nous a assignée]
nécessite de repousser les frontieres oppressives instituées par les
dominations de classe, de sexe, de race. C'est d’abord un geste de défi. En
brisant 1’ordre des places, nous nous confrontons aux implications
concrétes du positionnement et de la localisation. A 1'intérieur des
spheres complexes et mouvantes des relations de pouvoir, devons-nous nous
positionner du cO6té des mentalités colonisatrices ? Ou devons-nous
continuer a tenir des positions de résistance avec les oppriméEs ? Ou
devons-nous étre prétEs a mettre nos maniéres de voir, de théoriser et nos
pratiques culturelles au service de cet effort révolutionnaire, qui cherche
a créer des espaces ou l'acces illimité au plaisir et a la puissance de
1'apprentissage est possible, olu des transformations sont possibles ? Ce
choix est crucial. Il faconne et détermine notre réponse a des pratiques
culturelles existantes, il faconne et détermine notre capacité a envisager
de nouveaux actes esthétiques, alternatifs et oppositionnels. I1 informe
nos maniéres de parler de ces choses la, le langage que nous choisissons.
Le langage est aussi un lieu de lutte.

[..] Un jour, alors que j’allais retourner a l’université - presque
exclusivement blanche - Maman m’'a dit : « Tu peux prendre ce que les Blancs
ont a t'offrir, mais tu n'es pas obligée de les aimer ». Maintenant que je
comprends ses codes culturels, je sais qu’elle ne me disait pas de ne pas
aimer les personnes d’'autres races. Elle parlait de la colonisation et de
ce que signifie concrétement étre instruite dans une culture de domination
par ceux qui dominent. Elle insistait sur la force que me donnerait la
capacité de dissocier les savoirs utiles que je pouvais obtenir du groupe
dominant, de modes d'apprentissage pouvant mener a 1’étrangeté,
1’aliénation et pire, a l’'assimilation et a la cooptation. [..] Elle me
rappelait la nécessité de 1'opposition et m’encourageait en méme temps a ne
pas perdre cette perspective radicale faconnée et formée par la
marginalité. Comprendre la marginalité comme positionnement et lieu de
résistance est crucial pour les personnes opprimées, exploitées et
colonisées. Si nous voyons seulement la marge comme un signe de désespoir,
un profond nihilisme pénetre le plus profond de notre étre d’'une maniere
tout a fait destructrice. C'est 1la, dans cet espace de désespoir collectif
que la créativité, 1’imagination de chacunE est en danger. La que l’esprit
de chacunE est completement colonisé. La que la liberté que chacunE cherche
est perdue. L'esprit qui résiste a la colonisation se bat pour la liberté
que chacunE croit perdue. L'esprit qui résiste a la colonisation se bat
pour la liberté d’expression. La lutte peut méme ne pas commencer contre le
colonisateur/la colonisatrice, elle peut commencer a l’'intérieur de
certaines familles, de certaines communautés ségrégées et colonisées. Je
veux donc préciser que je ne suis pas en train de réinscrire la notion
d’espace de marginalité dans une conception romantique et "pure", olu les
oppriméEs vivraient séparéEs des oppresseurs/euses.

Je veux dire que ces

marges ont été a la fois lieux de répression et sites de résistance. Et
depuis que nous sommes capables de vraiment nommer la nature de cette



répression, nous connaissons mieux les marges comme lieux de dépossession.
Nous sommes davantage silencieux/euses quand il s’agit de parler des marges
comme sites de résistance. Nous sommes plus souvent réduitEs au silence
quand il s’agit de parler des marges comme sites de résistance.

RéduitEs au silence. Pendant mes années a 1'université, je me suis
souvent entendue parler avec la voix de la résistance. Je ne peux pas dire
que mon discours était bienvenu. Je ne peux pas dire que mon discours était
entendu d’une maniere qui altérait les relations entre colonisateurs/trices
et coloniséEs. Mais ce que j'ai remarqué, c’'est que ces universitaires, et
plus spécifiquement celleux qui se nomment elleux-mémes penseurs/euses
radicaux/ales ou penseurs/euses féministes, participent aujourd’hui
pleinement a la construction d’un discours sur 1’Autre. J’'ai été faite
« Autre » la-bas, dans cet espace avec elleux. Dans cet espace des marges,
dans ce monde ségrégé ou j'ai vécu mon passé et ol je vis mon présent. En
fait, illes ne m’ont méme pas rencontrée la-bas, dans cet espace. Illes
m’ont rencontrée au centre. Illes m’ont accueillie comme des
colonisateurs/ices. J'attends d’elleux qu’'illes parlent du chemin de leur
résistance, qu’illes parlent de comment illes ont pu renoncer au pouvoir
d'agir comme des colonisateurs/trices. J'attends d’elleux qu’'illes livrent
leur témoignage. Illes me disent que le discours sur la marginalité et sur
la différence s’est transformé en un débat entre « nous et elleux ». Illes
ne parlent pas de 1’histoire de cette transformation. Ceci est une réponse
depuis l'’espace radical de ma marginalité. C’est un espace de résistance.
C’est un espace que je choisis.

J’attends d’elleux qu’illes arrétent de parler de l’autre, qu’illes
arrétent méme de décrire a quel point il est important de pouvoir parler de
la différence. Ce qui est important, ce n'est pas juste ce dont on parle,
mais comment et pourquoi on en parle. Souvent, ce discours sur l’'« Autre »
est aussi un masque, une parole oppressive qui cache les gouffres, les
absences, qui cache cet espace ou il y aurait nos mots, si nous pouvions
parler, s’il y avait du silence, si nous étions la. Ce « nous » est ce
« nous » des marges, ce « nous » qui habite un espace marginal qui n’est
pas un lieu de domination mais un site de résistance. Entrez dans cet
espace. Souvent, ce discours a propos de 1’ « Autre » anéantit, efface.

« Pas besoin d’entendre ta voix lorsque je peux parler de toi mieux que tu
ne pourrais le faire toi-méme. Pas besoin d’entendre ta voix. Parle-moi
seulement de ta peine. Je veux connaitre ton histoire. Ensuite, je te la
raconterai d'une autre maniére. Je te la raconterai, d’une maniere ou elle
sera devenue mienne, ma propre histoire. En te ré-écrivant, je m'écris
moi-méme de nouveau. Je suis toujours le colonisateur/la colonisatrice, le
sujet qui parle, et tu es maintenant au centre de mon discours ». Stop.
C’est nous qui vous accueillons comme libérateurs/trices. Ce « nous » est
ce « nous » marginal, ce « nous » qui habite un espace marginal qui n’est
pas un lieu de domination mais un site de résistance. Entrez dans cet
espace. Ceci est une intervention. C'est a vous que j'écris. Je vous parle
depuis un lieu dans les marges ol je suis différente, ou je vois les choses
différemment. Je vous parle de ce que je vois.

[..] Pour parler de cet endroit depuis lequel ce travail est né, je choisis
le langage politique familier, les vieux codes, des mots comme « lutte,
marginalité, résistance ». Je choisis ces mots en sachant qu’ils ne sont
plus «cools », plus populaires. Je me tiens en eux et dans 1'héritage
politique qu'ils évoquent et affirment, méme si je travaille a changer ce
qu’ils disent, a leur donner un sens neuf et différent.

Je me situe dans les marges. J'établis une distinction claire entre une
marginalité imposée par des structures oppressives et une marginalité
choisie comme site de résistance — un endroit de possibilité et d’ouverture
radicales. Ce site de résistance qui se forme continlment au sein des
cultures ségrégées d’opposition, est notre réponse critique a la
domination. Pour arriver a cet espace, nous avons traversé la souffrance,
la douleur. Nous avons traversé des luttes. Les luttes sont pour nous
source de plaisir, de réjouissance, ce qui réalise nos désirs. Nous sommes
transforméEs, individuellement, collectivement, lorsque nous formons cet



espace de créativité radicale qui affirme et supporte notre subjectivité,
qui nous donne un nouvel endroit depuis lequel exprimer notre vision du
monde.

Texte traduit par Tonie et Gohu, a partir du travail fait par les membres
du Séminaire Emancipations

bell hooks (1952 - ), militante féministe Noire-Américaine, a grandi dans
une communauté noire ouvriére d’Hopkinsville (Kentucky, Etats-Unis),
expérience qui a marqué sa pensée et son engagement. Elle a écrit de
nombreux poémes, des romans jeunesse, des textes féministes. Son premier
livre, Ain’t I a Woman ?, publié en 1981, constitue une référence du Black
Feminism. Elle y aborde plusieurs themes récurrents dans son ?uvre
1'histoire et 1'impact des systémes capitaliste, patriarcal et raciste
(notamment a travers les médias et le systeme éducatif) dans la
marginalisation des femmes noires ainsi que le mépris envers les
problématiques de race et de classe au sein du féminisme. Elle a aussi
travaillé sur la construction de pratiques pédagogiques alternatives, a
partir de ses expériences de professeure d'études africaines,
afro-américaines et d'anglais a 1l'université.

En tant que militante féministe et étudiante blanche a 1'université, j'ai
été tres touchée par ce texte de bell hooks, qui m’a permis de questionner
la position depuis laquelle je parle et j'écris (et méme pour Offensive !).
Tonie

A lire

bell hooks, 1981. Ain't I a woman : black women and feminism, London, Pluto
Press.

bell hooks, 1984. Feminist theory from margin to center, London, South End
Press.

bell hooks, 1994. Teaching to transgress : education as the practice of
freedom, London, Routledge.

Elsa Dorlin, 2008. Black Feminism. Anhologie du féminisme africain-américain,
1975-2000, Paris, L’Harmattan.

Une traduction du texte de bell hooks « De 1’homophobie dans les
communautés noires américaines » sur le site
http://melanine.org/article.php3?id article=166



http://melanine.org/article.php3?id_article=166

