Antipsychiatrie : les enjeux éthiques
Jean-Christophe Coffin

Introduction

Il pourrait apparaitre inattendu que I’antipsychiatrie soit associée a la réflexion éthique ou, si I’on
préfére, que I’on place dans une perspective commune les enjeux éthiques et I’antipsychiatrie. Le
mot résonne plus comme un combat, souvent radical, mené par quelques psychiatres et qui parait
avoir recu plus d’écho aupres de certains groupes de la société civile qu’au sein de la sphére
médicale. Et au-dela de I’interprétation qui est donnée des différentes propositions formulées par
les partisans de I’antipsychiatrie, le terme évoque une période de crise, de mise en cause des
pratiques psychiatriques voire de la médecine en géneral. Enfin, le terme d’antipsychiatrie lui-
méme est largement contesté bien qu’il soit passé dans le langage courant a partir des années
1970.

L antipsychiatrie traduit un ensemble d’évenements dont il serait nécessaire de déméler les fils
pour mieux en saisir le sens et la réalité des faits qui la composent. L’interprétation qui en est
donnée est particulierement contrastée. L’antipsychiatrie peut évoquer un courant d’ideées
représenté par des psychiatres qui refusaient la notion de maladie mentale ; on pourrait aussi
mettre I’accent sur le fait que d’autres défendaient une psychiatrique alternative. Notre propos n’a
pas pour objectif de trancher entre les différentes définitions ; il s’agit de présenter, parmi les
nombreuses discussions et débats qui ont accompagné le mouvement antipsychiatrique, des
thématiques qui relévent plus particulierement de la recherche en éthique. La critique de la
psychiatrie de I’époque contient, de par les arguments que déploient les partisans de
I’antipsychiatrie de méme que par les objectifs qui sont les leurs, une dimension éthique. Il
s’agira donc de saisir comment ces derniers entendent cet aspect et le role qu’ils détiennent dans
un mouvement qui se caractérise naturellement par bien d’autres objectifs notamment plus
ouvertement politiques. En aucun cas nous ne defendons I’idée que I’antipsychiatrie serait
éthique dans son essence. Toutefois, force est de constater que la question de I’institution bonne a
été posee et a travers le prisme de sa légitimité et du principe de justice. Quant a la question de la
maladie mentale et de ses usages, plusieurs tenants de I’antipsychiatrie ont cherché peut-étre
moins a la nier que de tenter de nous convaincre que I’usage de certaines grilles de lecture



favorisaient une vision négative de la maladie. A partir de cette denonciation, ils se demandaient
si la fonction du médecin était bien de constituer cet archipel de peurs et d’angoisses.

Les lignes qui suivent se focalisent sur le contexte de la psychiatrie italienne qui a connu a partir
des années 1960 plusieurs types de transformations dont I’émergence de ce qu’on appelle le
« courant anti-institutionnel », a travers notamment la figure de Franco Basaglia (1924-1980),
expression souvent préférée a celui d’antipsychiatrie. La pluralité des acteurs de I’antipsychiatrie
rend tout travail d’interprétation de son contenu et de son héritage délicat, voire réducteur. C’est
pourquoi il nous a paru préférable de privilégier la situation italienne qui présente en elle-méme
une certaine hétérogénéité. En effet, la critique de la pratique psychiatrique se décline selon des
registres différents au cours des années 1960 et varie en fonction des acteurs considérés. La aussi
la figure de Franco Basaglia sera privilégiée car il apparait singulierement comme un « éveilleur
de conscience », pour reprendre I’expression de Christian Hervé.

L’antipsychiatrie italienne dans le contexte international

A partir des années 1960, les modalités de la prise en charge des malades relevant de la
psychiatrie et le cadre juridique dans lequel elles sont effectuees, sont remises en cause par un
certain nombre de représentants de la communauté psychiatrique en Italie et dans d’autres pays.
Dans le pays de Dante, des médecins se rassemblent en fondant une association dont le but est de
réformer la loi en vigueur (datant de 1904) et d’amorcer une évolution des pratiques de soin
jugées obsoléetes. Les pouvoirs publics ne marquent pas d’hostilité a cette aspiration au
changement et les parlementaires se penchent sur la réforme de la loi. Celle-ci insistait sur le
caractere dangereux de la maladie mentale et le texte ancien orientait la prise en charge dans une
perspective plus carcérale que sanitaire. Le travail des parlementaires italiens aboutit a un
toilettage plus qu’a une profonde réforme créant une certaine déception parmi les psychiatres les
plus dynamiques et les plus critiques qui considéraient que la loi devait étre certes améliorée,
mais qu’une réponse juridique, aussi novatrice soit-elle, ne suffisait pas a prendre en compte la
question du soin qui demeurait alors la question essentielle selon eux. C’est a ce méme moment
que le psychiatre Franco Basaglia intervient dans le débat en créant un mouvement dit anti-
institutionnel, qui apparait alors comme le pendant italien de I’antipsychiatrie anglaise qui s’est
invitée sur le devant de la scéne avec notamment le livre du psychiatre d’origine sud-africaine
David Cooper (1931-1986) Psychiatry and Antipsychiatry (1967). De la méme maniere que ce



dernier a entamé une profonde réorganisation de la prise en charge des schizophrenes dans
I’établissement londonien ou il officie, Franco Basaglia commence a introduire une nouvelle
organisation au sein de I’hdpital psychiatrique de Gorizia, ville frontiére avec ce qui s’appelle
alors la République fédérale de Yougoslavie. Mais ce qui vient de le faire connaitre, c’est un livre
intitulé L’institution en négation, publié en 1968 auprés d’un des éditeurs les plus connus d’ltalie,
la maison turinoise, Einaudi. L’ouvrage est le compte rendu de I’activité exercée au sein de son
hopital. Toutefois, I’originalité de cette publication ne réside pas dans ce seul aspect descriptif,
mais aussi dans I’architecture du livre et dans sa tonalité. D’une part, les malades y exposent les
dialogues qu’ils ont menés en diverses circonstances et d’autre part, Basaglia et plusieurs
membres de son équipe médicale accompagnent ces comptes rendus par des articles de réflexion.
Le ton général de I’ouvrage est d’une grande énergie, souvent direct, refuse une certaine langue
de bois du discours médical et enfin fait un descriptif de la situation asilaire italienne tout a fait
sombre. En bref, I’ouvrage est un pavé dans la mare.

Franco Basaglia, docteur en médecine depuis 1949, a exercé comme enseignant de neuro-
psychiatrie tout au long des années 1950 aupres de la clinique des maladies mentales de la faculté
de médecine de Padoue. Au cours de ces années, il ressent une insatisfaction croissante quant au
contenu de I’enseignement qu’il doit dispenser et quant aux conceptions en vigueur au sein de sa
faculté et, de maniére plus générale, il marque un désaccord croissant avec les interprétations
prévalentes au sein de la communauté psychiatrique. Par exemple, la séparation entre
I’enseignement universitaire et la pratique hospitaliére ne lui parait pas une bonne chose. Mais
plus grave, a ses yeux, il considére que la neurologie est trop dominante dans I’abord des
maladies mentales et il ne partage pas I’idée que la psychiatrie se réduirait & I’étude de la
pathologie du cortex. L’université italienne accueillait traditionnellement des psychiatres
fortement marqués par la neurologie mais tres peu formés a la psychopathologie. Enfin,
I’organicisme dominant lui apparait comme une position théorique facilitant une représentation
réductrice du malade mental. Basaglia se tourne pendant ces mémes années vers la lecture de
nombreux auteurs, souvent philosophes, mais aussi de nombreux psychiatres, étrangers a la
culture medicale italienne. Si cet apprentissage se révele fondamental pour la formation de sa
pensee et pour ce qu’il va mettre en action dans les années 1960, la carriere universitaire telle
qu’elle se déroule alors lui parait de plus en plus vaine. La transmission d’un savoir,
essentiellement basé sur des catégories de lectures quasi immuables, lui apparait peu

3



convaincante. Le sentiment d’étre marginal au sein de son propre contexte professionnel finit par
le décider a entreprendre un tournant dans sa carriére : il choisit de devenir médecin chef dans un
hopital psychiatrique. Basaglia en est venu a considérer qu’il devait se confronter au malade
interné et que cette rencontre lui permettrait de mieux saisir la réalité et la complexité de la
maladie mentale.

Le travail éthique amorcé par Basaglia se fonde sur deux axes majeurs de réflexion constamment
articulés a une mise en application. Le premier est de reconsidérer la question du collogque
singulier de la relation entre le médecin et le malade. Le second est de donner une attention
particuliére au contexte dans lequel cette rencontre a lieu. Le patient demeure toujours au centre
de la réflexion, non plus a travers le prisme d’un dialogue a deux, mais comme membre d’une
communauté marginalisée dans un environnement donné, en I’occurrence celui de I’hépital. C’est
la dimension institutionnelle — I’hépital - qui deviendra progressivement I’axe principal de la
réflexion de Basaglia, le point de départ qui détermine en quelque sorte les autres éléments.

La rencontre avec la phénoménologie

C’est au cours des années 1950 que, devant son insatisfaction croissante, Basaglia se construit
une sorte de programme de lecture, largement dédie a la phénoménologie. Depuis la fin de la
Deuxiéme Guerre mondiale, ce courant de pensée philosophique se répand au sein des cercles
psychiatriques, mais selon des modalités différentes suivant les écoles psychiatriques et suivant
les pays européens. En ltalie, la phénoménologie reste toute a fait marginale. Basaglia a
commencé son apprentissage en lisant les maitres, Edmond Husserl (1859-1938) et Karl Jaspers
(1883-1969). Le livre de ce dernier, Psychopathologie générale a été trés apprécié par Basaglia
qui a vécu la lecture de cet ouvrage comme un véritable tournant intellectuel. Il s’intéresse par la
suite @ des philosophes francais tel que Maurice Merleau-Ponty (1908-1961), auteur de
Phénoménologie de la perception (1945). Il s’intéresse également a I’existentialisme tel que
défini par Jean-Paul Sartre (1905-1980) dans son livre, L’étre et le néant. Essai d’ontologie
phénoménologique (1943). Il lit également les travaux du psychiatre Eugéne Minkowski (1887-
1972), auteur de plusieurs travaux sur les schizophrenes — dont son livre majeur Le Temps Vécu.
Cet auteur a proposé une nouvelle approche et une nouvelle interprétation du schizophrene,
figure clinique complexe par excellence. Au final, son apprentissage est éclectique et Basaglia
maitrise differentes facettes de la phénoménologie.



Il découvre dans ces lectures — qui vont le marquer et I’influencer— que la phénomeénologie en
psychiatrie propose une nouvelle méthode de compréhension du malade en atténuant le rapport
d’extériorité qui caractérisait jusqu’alors la relation entre le psychiatre et le malade. Il note
également que cette méthode permet de dépasser la simple identification des symptémes et de
trouver dans quelle catégorie clinique on peut faire entrer le malade. Basaglia se reconnait dans
cette attitude qui revient a prendre en compte la subjectivité du malade, a instaurer I’écoute qui
doit favoriser autant que possible la capacité de se représenter a soi méme les expériences du
malade. Il trouve dans la phénoménologie plusieurs des réponses a ses insatisfactions. Ainsi, la
tentative de comprendre I’expérience intime du malade contribue a amoindrir la position
d’extériorité du médecin dans sa relation au patient. Or cet aspect lui apparait fondamental et
source de nombreux développements prometteurs.

Basaglia imagine un acte thérapeutique en rupture avec la psychiatrie organiciste dominante en
Italie dans les années 1950 et 1960. L’acte thérapeutique signifie prendre en compte le malade
dans sa globalité car le trouble mental, s’il existe, frappe la personne différemment que si celle-ci
est affectée par le dysfonctionnement d’un organe spécifique. Le soin n’est pas un retour vers un
état de normalité que la prise en compte de la subjectivité du malade rend inatteignable et surtout
rend ce concept mal posé. Le soin consiste, en I’occurrence, a créer les conditions les plus
favorables possibles afin que la personne retrouve ses possibilités existentielles. Basaglia en vient
a penser que la cause de la folie, souvent recherchée dans un dysfonctionnement cérébral ou
organique, n’est pas I’élément essentiel de son activité. Déja parce que la recherche des causes est
un parcours semé d’emblches et d’échecs. Mais plus encore parce que I’intention n’est guére
adéquate. Comprendre la nature de la folie peut se révéler un objectif nécessaire du point de vue
de la connaissance scientifique mais, dans le cadre de la relation médecin-patient, cet objectif
renforce I’idée du malade vu comme une chose. Il faut suspendre toute préconception pour
prendre le malade en tant que tel et pour lui-méme, et non pas pour ce qu’il est censé représenter,
que ce soit un défi pour la science ou une nuisance pour la société. Basaglia propose donc de
déplacer I’objectif de la rencontre avec le malade. Le psychiatre doit se demander quelle est la
nature de cet éloignement de la réalité operé par le malade. Il convient de saisir ce processus afin
d’espérer entrer plus en relation avec le malade. Par cette attitude, le médecin peut capter les
éléments subjectifs de la personne et ne plus se focaliser sur le constat d’une discordance
profonde du malade qui entraine un comportement discriminant de la part du medecin qui ne fait

5



gu’ajouter au drame humain une violence supplémentaire. Puisque la notion
d’incompréhensibilité, liée la aussi a la figure du schizophréne, bloque finalement toute action
thérapeutique, il faut parvenir a la contourner voire a la dépasser. Basaglia constate que la
recherche des causes de la schizophrénie ne modifie nullement les lignes d’exclusion dans lequel
le jugement médical place le schizophréne et, de surcroit, cette catégorisation fait disparaitre la
personne ; celle-ci est entierement ramenée a sa pathologie au nom d’une lecture marquée par
I’idée d’une constitution de départ expliquant le tableau clinique.

Rechercher en revanche les causes de ce qui a rendu la personne si détachée de la réalité peut
ouvrir de nouveaux horizons a la fois de compréhension et d’attitude & I’égard du patient. Au-
deld du diagnostic, Basaglia découvre toute I’importance d’engager un rapport a I’autre qui soit
bien plus que la rédaction d’un diagnostic. Ce sont ces différents éléments qu’il va
progressivement prendre en compte et continuer de discuter dans une réflexion sur lui-méme et
sur sa pratique, attitude caractéristique de son parcours professionnel.

Phénoménologie et antipsychiatrie

L’influence phénoménologique est constatée a la fin des années 1950 parmi de nombreux
psychiatres de différents pays qui n’avaient pas nécessairement grand chose en commun, si ce
n’est probablement une vive insatisfaction devant leur discipline et la conviction d’une
psychiatrie face a de nombreuses impasses conceptuelles. La plupart des psychiatres, associés au
cours des années 1960 au mouvement antipsychiatrique, ont affiché un intérét soutenu pour la
phénoménologie. L’exemple le plus frappant est celui du psychiatre écossais Ronald Laing
(1927-1989). Ce dernier fut un lecteur intéressé de Sartre et exprima un vif accord avec
I’existentialisme. Dans son livre le Moi divisé paru en 1959 (et traduit en frangais en 1970), Laing
défend I’idée que le psychotique est intelligible et que la mise en place d’une sorte de ligne
infranchissable entre lui et le médecin, ce dernier étant incapable de comprendre et méme de
saisir le délire psychotique, constitue une maniere inacceptable de renoncement de la part du
psychiatre. A la fois Laing conteste cet a priori du psychiatre et a la fois il cherche a montrer que
la psychopathologie de son époque repousse par ses catégories et ses étiquettes le malade plus
qu’il n’en permet la comprehension. Laing adresse une position critique a I’égard de la pratique
psychiatrique courante, se réclame d’une capacité de compréhension du malade car rien ne
saurait s’y opposer fondamentalement et enfin exprime une radicalité sous-jacente qui servira

6



d’instrument dans la critique généralisée du pouvoir psychiatrique développee a la fin des annees
1960. L’ouvrage de Laing eut une grande importance pour le mouvement antipsychiatrique
devenant un manifeste de ce dernier.

Il 'y a un lien indubitable entre la phénoménologie et les représentants de ceux qui vont étre
labellisés antipsychiatres. Mais cette rencontre comporte plusieurs dimensions, en partie
contradictoires ; en d’autres termes, I’intégration de la phénoménologie fonde une tension
profonde parmi certains représentants de cette génération d’aprés guerre. Cela est singuliérement
illustré par Basaglia. La phénoménologie accélére la distanciation qu’il prend face a son métier et
a sa fonction et lui procure les moyens d’une réflexivité qu’il ne va plus jamais cesser de mener.
C’est au cours de ce croisement, de cette rencontre que s’est manifestée une vive interrogation
éthique. 1l y a donc eu, pour les tenants d’une critique radicale de la psychiatrie, une premiére
phase qui a consisté a refonder les moyens conceptuels de la discipline en s’appuyant notamment
sur la phénoménologie ; mais le regard critique sur le savoir médical encore marqué par des
hypothéses issues du XIX, siécle déstabilise trop la fonction méme du psychiatre pour Basaglia et
d’autres pour qu’ils puissent continuer leur métier paisiblement. Il y a donc une seconde phase
qui correspond aux années au cours desquelles Basaglia va mettre activement en pratique sa
révolution intérieure si on peut dire et choisir de poursuivre le travail de déstabilisation du savoir
psychiatrique et du réle du médecin au sein du corps social.

Crise du savoir médical et impeératif moral

Avant d’entrer dans une pratique psychiatrique nouvelle, Basaglia a ressenti la nécessité de
travailler les outils conceptuels de sa discipline. C’est au cours de cet apprentissage qu’il conclut
au classicisme de ce qu’on lui a appris et de ce qu’il continue d’enseigner comme assistant a
I’université en Vénétie. 1l le ressent surtout comme un conservatisme doublé d’un désintérét pour
le malade. Le temps passé au sein d’une clinique universitaire lui a permis de comprendre
combien ces lieux d’enseignements s’éloignaient des malades. Ce constat aboutit a un mélange
de recherches de voies nouvelles et a un sentiment de colére et de révolte. C’est donc a la fois par
I’esprit et dans sa chair qu’il a refusé le metier pour lequel il a été formé et qu’il tente d’en
construire un autre, c’est-a-dire inventer une autre maniere d’étre psychiatre. C’est a travers ce
moment que prend forme la dimension éthique de son itinéraire. Son travail va s’exercer sous un
double impératif, celui de la dénonciation et de la morale. Il faut ici entendre le terme dans le



sens d’une exigence d’étre soi-méme et de construire un personnage qui ne soit plus celui du
psychiatre de la génération de ses maitres. Par conséquent, il ne s’agit pas d’une morale au sens
d’une obligation de régles a respecter au nom de valeurs qui nous transcenderaient. La dimension
éthique réside de maniére paradoxale dans le refus de cette configuration. C’est bien parce que ce
travail de sape de la morale n’a pas été mené que la situation des malades est immorale, attestée
notamment par la discordance entre les objectifs et la réalité des pratiques qu’il découvre. La
conviction qu’il y a une urgence ne va cesser de prendre de I’ampleur au fur et & mesure qu’il va
découvrir les différentes facettes de la réalité asilaire d’une part et prendre conscience de la
solitude profonde du malade d’autre part.

Son interrogation éthique est, au demeurant, une interrogation douloureuse puisqu’il y a la prise
de conscience de I’existence d’une psychiatrie qui serait selon Basaglia dans une impasse a la
fois au niveau théorique et au niveau pratique. Le constat n’est evidemment pas facile a entendre
et a accepter. Mais il va tenter a la fois de dire pourquoi il est progressivement parvenu a ce
constat et ensuite élaborer des solutions a cette crise profonde de la psychiatrie qu’il ressent.

La mise entre parentheses de la phénoménologie

Le premier stade de cette nouvelle étape critique est de considérer que I’approche
phénoménologique n’est plus suffisante pour permettre des réponses adéquates a ses nouveaux
impératifs. Il continue de penser que la phénoménologie a modifié la nature de la relation du
médecin vers le patient et ce que cet acquis est loin d’étre mince. Toutefois la quéte d’objectivité
manifestée par les phénoménologues ou par ceux qui s’inspirent en psychiatrie de la
phénoménologie, ne se distingue pas suffisamment du savoir positif tel qu’il s’est constitué au
XIX® siécle et qui a abouti en psychiatrie a ne voir dans le malade qu’une adition de symptémes a
ranger dans des catégories de moins en moins pertinentes. La phénoménologie ne discute pas
réellement - ou insuffisamment — les hypothéses qui structurent le savoir psychiatrique et ne les
voit pas comme des présupposés. Par exemple, Basaglia juge que la phénoménologie repose trop
sur le rationalisme de son discours sans suffisamment le questionner ; or il suppute qu’il y a
derriéere la crise de la psychiatrie une crise de la raison médicale. En conséquence, la position
phénoménologique maintient le psychiatre dans une supériorité par rapport au patient, ce qui
I’améne a conclure que la relation n’est, au fond, pas suffisamment modifice. Méme si la
phenomenologie aide le psychiatre a organiser I’écoute du patient et a prendre en compte son

8



vecu, il demeure dans une position d’eloignement. La relation demeure inégale car d’un coté
réside le savoir toujours maitrisé, exprimé avec des mots choisis tandis que de I’autre la prise de
parole du patient est hésitante, aléatoire, insolite. Cette incapacité a modifier profondément
I’autorité médicale dans le dialogue avec le patient vient du poids toujours acquis par la science
médicale au sein des représentations collectives et du pouvoir que cette situation lui confére et
que Basaglia va de plus en plus dénoncer car il estime que le corps médical s’en sert
abusivement. Ce dernier se refuse de se demander d’ou vient son savoir médical et surtout
comment s’est-il construit et a quelles fins est-il utilisé ? Autant de questions toujours
contournées selon Basaglia et il ne se résout plus a cette attitude.

Le psychiatre, acteur politique

Dans un premier temps, il considére que cette sorte d’insouciance n’est plus tenable car c’est
précisement la non discussion des cadres de lecture de la maladie mentale qui a amené I’état de
déshérence des hopitaux psychiatriques et qui a ruiné progressivement la relation entre le
médecin et le malade. Une relation qui est devenue plutdt un rapport de force inégal plutét que
I’échange entre deux personnes dont I’une est dans une souffrance. Cette derniere ne peut étre
négligée car intégrer la souffrance de I’autre est une obligation morale mais contribue également
a I’effacement du sentiment d’étrangeté que provoque le malade mental puisque la souffrance
renvoie notre humanité a chacun d’entre nous. Le sentiment d’étrangeté face au patient n’est pas
la position correcte du psychiatre puisque c’est dans I’altérité que se fonde son code d’honneur,
sa mission. La reconstruction d’une connaissance critique des pratiques médicales lui apparait
tout a fait nécessaire et doit emprunter des chemins différents de ceux utilisés précédemment,
sous peine d’aboutir a un savoir plat, sans dimension épistémologique et garantissant une position
sociale illégitime. Cet impératif résultait d’un constat formulé par Basaglia de maniére souvent
lapidaire : les psychiatres avaient renoncé a leur métier. lls étaient devenus les gardiens d’un
temple bien délabré par le temps. Et ils veillaient sur leurs prérogatives avec autant de jalousie
que de certitudes qui n’étaient en fait que des préjugés. On assistait a une psychiatrie dont les
représentants déployaient moult catégories dont la principale fonction était de stigmatiser
differentes catégories de population. La psychiatrie devenait un savoir plein de faux semblants et
une machine a produire de la norme.



L attaque etait sévere et a été traditionnellement ressentie comme une dénonciation de la science.
En fait Basaglia ne partageait pas les idées des tenants de la table rase, défendues par un certain
gauchisme intellectuel. Il estimait qu’il fallait se débarrasser du savoir scientifique dés lors que
celui-ci était utilisé pour asseoir des considérations sociales et pour accréditer des normes
sociales. Il avait conscience que le savoir médical avait et aurait toujours des conséquences
sociales fortes. C’est pourquoi il appelait de ses veeux ce qu’il nommait un savoir théorico-
pratique. Cette analyse fut menée par Basaglia en s’appuyant sur certains concepts phare du
marxisme ; mais de dimension intellectuelle, plutét affranchi des contingences et des stratégies
politiques telles que pouvaient les élaborer le parti communiste Basaglia s’intéressait aux idées
du philosophe d’inspiration marxiste Antonio Gramsci (1891-1937) dont les idées furent
popularisées dans les années 1960. C’est en tout cas a cette occasion que Basaglia oriente son
travail de déconstruction du savoir psychiatrique en utilisant des notions empruntées a la
philosophie politique pour souligner que la psychiatrie est politique. Il employa fréquemment le
terme d’idéologie dont il fit un usage tout a fait important. Le terme a aujourd’hui une définition
a la fois vague et péjorative qui requiert de retracer le sens retenu par Basaglia et les motivations
qui sont les siennes quant a cet usage. Il s’inspire a la fois du sens premier, celui défini en son
temps par Karl Marx qui parlait alors de fausse conscience, et il s’accorde également pour penser
que le psychiatre est ce que Gramsci appelle un intellectuel hégémonique, ce qui lui confére un
pouvoir social et un rdle politique dont il doit se départir. Dans le cas présent, en effet, le
psychiatre est une sorte de commis des d’institutions sanitaires soumises a un appareil d’Etat
réprimant et stigmatisant. Le psychiatre ne peut s’affranchir d’un dispositif de vérité sans
remettre en question cette équation entre savoir et pouvoir qui le constitue. Il doit pour cela
commencer a reconnaitre que la neutralité du psychiatre n’existe pas.

Apres avoir malmené la position du psychiatre dans la relation médecin patient, Basaglia opere la
méme approche au niveau du statut du psychiatre et de la relation qu’il entretient avec le corps
social et tente d’évaluer le role que la sociéeté (les institutions politiques) accorde au psychiatre.
La lecture de Sartre lui a été ici aussi profitable. De la méme maniere que le patient ne doit pas
accepter la relation de dépendance au psychiatre dans leur dialogue singulier, le malade mental
doit réacquérir les moyens de son affirmation politique, de reprendre en quelque sorte les droits
civiques qui sont les siens et qui lui ont été arrachés du fait de sa condition d’interné. Ce double
raisonnement est constitue a partir de la notion de liberté. Celle-ci est en effet un fil directeur tout

10



a fait fondamental de I’interrogation philosophique de Basaglia et représente a ce titre un concept
phare de son ceuvre. C’est en ce sens que ses orientations politiques et théoriques I’ont rendu
indépendant du parti communiste. Se réapproprier sa liberté dans le dialogue médecin-patient
témoigne de la volonté de pouvoir se reconstituer soi-méme. C’est pourquoi, tant que ce dialogue
se joue dans un cadre paternaliste ou d’autorité, le malade est voué a I’échec et a rester dans la
condition qui I’a amené face au médecin.

Au niveau social, le psychiatre doit se demander quelle liberté il invoque. Son statut d’individu
bien portant et doué de raison ne doit pas étre suffisant pour imposer a celui dit malade ce statut
précisément, sous peine, s’il fait I’économie de cette réflexion, de manquer la dimension éthique
de sa fonction. D’une certaine maniére Basaglia invite son homologue a faire un travail sur lui-
méme, & la fois au niveau personnel mais aussi au niveau social. Les représentations mobilisées
par le savoir médical doivent étre constamment interpellées afin de débusquer les faux semblants
qu’elles véhiculent. Mais ce travail d’interrogation de type épistémologique doit s’accompagner
de la mise a nue du concept de liberté pour soi. De la méme maniere que Basaglia s’éloigne de
plus en plus de la notion d’intentionnalité, chére a la phénoménologie, il considére, reprenant ici
les propos de Karl Manheim, que notre conviction d’étre libre et affranchi de préjuges n’est pas
recevable en tant que telle. C’est la précisément ce qu’il appelle les fausses consciences. Puisque
le psychiatre a le pouvoir et le droit de dire que la raison est altérée chez un individu, il lui faut
face a ce pouvoir énorme s’interroger sur lui-méme. Non pas dans le crainte d’apparaitre plus
malade que celui déclaré comme tel, mais pour saisir et comprendre les modalités d’un tel
jugement. Le diagnostic est trop porteur de conséquences pour ne pas devoir obéir a des
procédures spécifiques et a une mise en cause critique.

Une psychiatrie d’engagement

Insister sur la nature politique de la psychiatrie et par Ia définir une responsabilité nouvelle du
psychiatre au sein de la société moderne, élargit I’horizon de sa mission et fournit une nouvelle
vision des savoirs scientifiques en articulation avec le monde social. C’est pourquoi Basaglia
considére que le psychiatre ne doit pas se cantonner a une figure de technicien d’un savoir
specifique. Cette stature permet trop souvent de se maintenir- pour ne pas dire se réfugier -
derriere une neutralité scientifique a laquelle il ne croit guére, mais surtout qui ne lui convient pas
car elle lui apparait de plus en plus problématique en tant que telle. Elle ‘empéche’ le psychiatre

11



d’atteindre une position éthique. 1l observe que ce savoir est employé a des fins contraires, voire
a des fins violentes, puisqu’il est utilisé pour officialiser en quelque sorte des politiques de
discriminations a I’égard des individus. Il convient de décortiquer les mécanismes mis en ceuvre
et de ne pas hésiter a descendre dans I’espace public pour devenir un protagoniste du politique.
Pour opérer une telle évolution, Basaglia prend exemple sur la notion d’engagement formulé
notamment par Jean-Paul Sartre.

La radicalité de certains de ses propos est plus le fruit d’une douleur doublée d’une grande colere
produite par ce qu’il a rencontré dans son existence que le besoin de joutes intellectuelles
abstraites. Son but n’est pas de démonter sur un plan théorique la faiblesse d’entités abstraites
construites parallelement a une analyse des realités sociales. Basaglia ne cherche pas a remplacer
une theorie des faits mentaux par une autre théorie concoctée par lui. Il demeure et revendique
d’étre un praticien passionné de la mise en application d’outils conceptuels pour transformer la
réalité sociale. C’est précisément cet élan pour la construction des théories sur I’humain qui
recele toutes les derives qu’il dénonce et pour lesquelles il s’engage sur tous les fronts a partir de
la fin des années 1960.

La pratique du reel

A I’origine de ce tournant politique qui va marquer sa carriere de médecin, il y a sa rencontre
concréte avec la réalité asilaire qu’il maitrisait mal jusqu’a ce qu’il prenne ses fonctions de a
I’hopital de Gorizia. Lorsqu’en 1961 Basaglia pénetre, dans I’hdpital psychiatrique dont il a
désormais la charge, il est frappé par I’odeur fétide qui regne dans les pavillons,odeur qu’il
compare a celle prévalant dans les cellules de prisons d’un autre temps. La dimension carcérale
lui apparait d’autant plus a I’esprit qu’il se remémore ses propres conditions de détention suite a
son arrestation par les fascistes italiens en 1944 lorsque I’ltalie était en proie a une guerre civile
larvée. En outre, il prend conscience des situations de vie dans lesquelles les internés évoluent au
sein de I’hépital. 1l ressent leurs conditions de vie douloureuse et affirme qu’ils sont humiliés,
oubliés par le personnel et au final privés de leur humanité. Basaglia n’aura de cesse de donner la
parole aux malades par la suite et son livre L’institution en négation évoque des cas précis
d’humiliation scandant la vie du malade interné. Il n’a pas de mots assez durs pour dénoncer cet
état de fait. Mais Basaglia pense rapidement que son travail n’a pas a se limiter a ce simple
témoignage d’une situation inacceptable. Il estime que celle-ci n’est pas fondamentalement liée a

12



I’hopital dont il a la charge. 1l prend la peine de fournir des exemples a partir de celui-ci car c’est
de cette réalité qu’il part. Il est vrai aussi que cet hopital, implanté sur un territoire pauvre et
largement exposé, de par sa situation géographique, aux tensions politiques non encore résolues
depuis la division de I’Europe en deux blocs, est le ‘laissez pour compte’ des préoccupations
publiques. Cependant, au-dela d’une particularité locale, il considere que ce qu’il a découvert a
Gorizia est la norme de I’hépital psychiatrique. Dés lors, il faut travailler sur la remise en cause
de P’institution psychiatrique et ne pas se cantonner a une approche locale d’un probléme
nettement plus large. Ce que révéle Gorizia est d’ordre structurel et non d’ordre conjoncturel.
Gorizia, comme les autres établissements psychiatriques italiens, sont le résultat d’une raison
scientifique issue du positivisme médical et qui a inventé I’asile pour mieux exclure une maladie
que la raison et le progrés hérités du XIX°® siécle ont stigmatisé.

Le dépassement de I’institution

Si la phénoménologie lui a servi pour prendre conscience que la psychiatrie des symptémes et
des classifications n’etait pas une fin en soi, le travail politique qu’il effectue par la suite va
porter toute son attention sur I’institution psychiatrique et plus généralement sur I’institution. 1l
entend par ce terme I’ensemble des dispositifs et des normes mobilisés par le savoir
psychiatrique. Et il considere que ce type de dispositif composite est vecteur de violence, ce qui
pose a partir d’un certain point la question de sa légitimité. C’est la mise en relief des
contradictions de I’institution ce qu’il appelle I’institution en négation, expression qui a donné
lieu au livre collectif déja mentionné - traduit en frangais en 1970.

C’est a I’occasion de la rédaction de cet ouvrage qu’il commet un chapitre intitulé « Les
institutions de violence », dénommant ainsi I’institution psychiatrique. Le livre est réalisé pour
mettre en lumiere les contradictions fondamentales de I’hépital psychiatrique. Il s’agit de mettre
en exergue tout ce qui va a I’encontre de ce que devrait étre I’institution. Or il en vient & penser
que I’institution n’est pas instituée pour le soin mais pour anticiper les risques liés au malade
mental. C’est parce que la notion de dangerosité est trop freqguemment liée au malade mental que
I’institution est édifiée. Or c’est la, pour Basaglia, une sorte de péché originel dont I’institution ne
s’est jamais affranchie car son personnel medical croit au danger du malade. C’est I’anxiété du
corps médical, voire du corps social dans sa globalite, qui définit les raisons de I’internement du
malade Il a constaté que I’asile abritait toute une population d’individus affaiblis socialement ou

13



marginaux sociaux et il estime que ce résultat n’est pas le fruit du hasard. La stigmatisation
sociale est I’enjeu de I’internement et non pas I’illustration de la volonté de soigner. Et quand
bien méme celle-ci ne serait pas totalement abolie, le diagnostic psychiatrique recoupe trop
souvent un diagnostic qui emprunte aux normes sociales de I’époque - plutdt qu’a une
investigation psychopathologique. La charge est, on le constate, violente et dévastatrice. En
outre, prononcé avec les termes d’un langage puisant dans le marxisme, le discours de Basaglia a
été inévitablement pris comme une charge exclusive et partiale contre la société occidentale et le
modele politique et économique de I’Europe de I’Ouest de I’époque. L’institution en négation,
paru en 1968 s’est, en outre, retrouvé au milieu de I’agitation sociale que I’lItalie n’avait plus
connue depuis la chute du fascisme. Le livre a donc été utilise comme un embleéme pour porter la
contestation contre le pouvoir politique en général et a été utilisé comme instrument pour
réclamer des droits pour celles et ceux qui étaient jusque la des sans paroles, ce que leurs auteurs
n’avaient pas naturellement imaginé. Ce télescopage avec I’actualité politique et sociale la plus
immédiate et, en outre, son engagement nettement a gauche, ont durablement marqué les esprits
et font de Basaglia I’épigone d’une radicalité aussi inattendue qu’inadéquate au sein d’un milieu
médical qui n’était pas habitue a de tels propos et a de telles manifestations publiques. Toutefois,
Basaglia n’est pas devenu un acteur de la politique au sens classique, mais a continué son
cheminement politique au sens ou il a imaginé une organisation des soins dont le but primordial
était I’éradication des phénomeénes de contradiction dont il offrait une analyse. Il n’était d’ailleurs
pas le seul a établir des constats critiques a I’égard de I’hopital psychiatrique. Quelques dix ans
plus tét, en France, par exemple, des psychiatres avaient pointé du doigt les éléments d’exclusion
et de stigmatisation a I’oeuvre au sein de ces espaces clos. Certains avaient méme pu dire que le
soin aux personnes était une illusion si on ne prenait pas la peine de soigner I’h6pital auparavant.
Basaglia reprend cette analyse mais va plus loin encore dans la critique. L hopital psychiatrique
est un lieu qui aggrave la maladie par tout un ensemble d’effets pathogénes mais en outre, la
discrimination s’articule a une stigmatisation sociale profonde que I’hdpital révéle en plein jour.
Ce sont les pauvres, les marginaux qui sont placés en premier dans cet univers et par conséquent
I’hopital devient I’instrument de marginalisation de certaines catégories de la population. Le
savoir psychiatrique se fait alors complice d’un objectif qui ne devrait pas étre le sien. C’est
I’exemple méme selon lui d’un savoir qui se deploie sur les individus pour les terrasser et
étouffer leurs subjectivités. Le code interpreétatif constitué pour dire la folie étouffe le malade. La

14



critique est frontale mais elle ne traduit pas la seule volonté de jouer sur le registre de la radicalité
ou de la protestation pour la protestation, dans un contexte politique qui était pourtant, au
tournant des années 1970, largement soumis a cette ‘“force centrifuge’. Au refus de ses collégues
de reconnaitre que leur diagnostic est politique, Basaglia oppose une attitude revenant a utiliser le
politique pour démontrer que les catégories cliniques ne sont pas indépendantes des normes
sociales. Il en vient a penser que I’opposition entre le normal et le pathologique est basée sur des
meécanismes politiques et sociaux qui fait de I’interné un double exclu : de la polis tout comme de
la santé ou méme d’un droit & la subjectivité, ce qui signifie d’un droit a étre humain. La
dénonciation de ce constat et des psychiatres est bruyante et de la viendra cette notion, en partie,
d’antipsychiatrie.

Apres I’hdpital psychiatrique

Basaglia n’en conclut pourtant pas a la nécessité d’un programme d’hostilité a I’égard de sa
profession pour résoudre les constats auxquels il est amené. Il estime qu’il faut replacer la
question de la liberté au centre du dispositif d’intervention du psychiatre. Cela revient a travailler
sur deux orientations majeures : le dépassement de I’hépital psychiatrique et I’inscription du
patient dans un nouvel univers social ; et pour réussir ce double objectif il convient de réfléchir a
la notion de liberté, tout comme a celle, dans une moindre mesure, d’intentionnalité et aux
modalités de construction de soi dans un rapport au monde et dans une relation a soi-méme. Les
lectures phénoménologiques reprennent de la vigueur dans le programme technique et politique
gu’il se donne pour mission de constituer a partir du début des années 1970. Cette articulation est
tout a fait essentielle. 1l pense, en effet, que la destruction de I’hdpital ne peut précisément pas
étre le simple acte de disparition d’un lieu mais qu’il faut qu’autre chose soit pensée en paralléle.
Peut-étre parce que la nature a horreur du vide, mais surtout parce que la liberté ne se décréte pas
selon une vision abstraite. Et enfin parce que celle-ci est un des aspects problématiques pour le
patient tout comme pour le médecin puisque la liberté a laquelle aspire le malade n’est pas celle
que congoit jusqu’a preésent le médecin. D’une certaine maniére la subjectivité du patient se
télescope a la décision du médecin dont une des responsabilités est bien d’accorder ou de refuser
la liberté au patient. C’est pourquoi cette notion est selon Basaglia aussi fondamentale car le
dispositif de soins est organisé autour de celle-ci. L’expérience du vécu du patient est en prendre
en compte non pas tant pour interpréter le délire comme le suggerent les psychiatres

15



phenomenologues mais parce qu’elle représente la premiere étape pour explorer son rapport a la
liberté. Ce travail doit se faire avant méme la disparition de la structure dans lequel se trouve le
patient. C’est d’ailleurs un défi puisque la structure est précisément contraire a la mise en place
de ce processus.

La question de la liberté du patient s’inscrit dans la réflexion antipsychiatrique et prend une
tonalité particuliere dans I’univers de la psychiatrie italienne a travers I’inspiration de Franco
Basaglia. Cette notion n’est pas absente dans la vision qu’il donne du médecin. En effet, la liberté
de ce dernier ne doit pas étre interprétée comme la possibilité pour le médecin de décliner son
rapport a I’autre a travers aussi bien les catégories de I’autorité ou du paternalisme. Cette liberté
doit s’articuler & la notion de responsabilité dont Basaglia a une vision exigeante et qui ne se
limite pas a la seule conception juridique. Il insiste notamment sur la responsabilité du psychiatre
face au savoir dont il dispose et dont il se sert. Les décisions médicales, pour autant qu’elles
s’articulent a un savoir légitime n’ont pas a faire I’économie de la prise en compte de leurs effets
sur les patients et sur la prise en charge. 1l n’est pas acceptable que le médecin ne prenne pas en
compte cet aspect dans la construction de son savoir. D’autant que I’inscription de ses actes dans
le registre du savoir s’articule & la fonction de pouvoir qui est la sienne. La vraie liberté du
médecin est celle qui revient a construire un comportement qui dépasse I’écran mis
habituellement entre lui et son patient afin de se protéger de celui-ci. Au final, la liberté est une
notion centrale et un instrument décisif de la reconfiguration des relations entre la fonction
médicale et le patient qui doit se mettre en place. L’altération dont le malade est victime est a
mettre en paralléle avec I’altération dont le médecin est sujet, parfois a son corps défendant. Pour
se rapprocher, chacun doit entamer un travail sur soi et vers I’autre.

Vers une conclusion

L’accent a été mis sur le psychiatre Franco Basaglia car il est apparu nécessaire de saisir au —dela
d’un terme conteste, I’antipsychiatrie, un parcours intellectuel et une éthique professionnelle,
sans trop tenir compte de savoir si cette figure de la critique de la psychiatrie devait étre
dénommeé antipsychiatre ou pas. Le mot n’avait pas été créé par lui et probablement il n’était pas
fait pour lui. Le mouvement antipsychiatrique demeure bien trop composite pour qu’on trouve
une unité a travers les différents itinéraires individuels qui le compose et a travers les diverses
contributions intellectuelles qui se sont développées en son sein ou en paralléle.

16



Par cet exemple, nous espérons avoir montré que la recherche en éthique se nourrit de I’approche
socio-historique afin de faire de celle-ci une recherche qui ne soit pas désincarnée et en dehors en
quelque sorte du réel dés lors qu’elle a la volonté de ne pas s’arréter sur la seule étude des
concepts et des notions qui concourent aux différentes conceptions de I’éthique dans la
philosophie occidentale. Ce champ d’études est évidemment légitime et nécessaire mais ne
saurait a lui seul incarner la recherche en éthique. Ce travail s’est largement appuyé sur le
parcours d’un homme, et a ce titre, il faut savoir garder a ce récit son caractére narratif, ne pas
chercher a tout prix a forger une modélisation du psychiatre-antipsychiatre et ne pas en conclure
qu’il faille passer par la critique radicale de la psychiatrie pour étre un psychiatre éthicien. Ce qui
doit étre retenu des analyses de Franco Basaglia, c’est leur profonde actualité alors méme
qu’elles ont été formulées dans un contexte historique — celui des années 60 — caractérise par
I’émergence de nouveaux droits démocratiques et par une transformation politique et sociale
jamais égalée depuis la fin de la Seconde Guerre mondiale. Leur force est de nous interpeller
encore aujourd’hui, méme si elles ne sont pas totalement affranchies d’une chronologie et d’un
contexte national donné. Les relations entre le savoir et le pouvoir, les liens entre folie et
exclusion sociale, la complexité du nceud maladie mentale et stigmatisation sociale, le réle du
médecin dans I’espace public, sa responsabilité face & des choix politiques sont autant de
thématiques qui ont passionné Basaglia et pour lesquelles il a tenté de donner des réponses.
Celles-ci sont inscrites a jamais dans un contexte et a ce titre appartiennent a I’histoire.
Néanmoins, il ne faudrait pas en conclure qu’elles en sont pour autant dépassées.

Il ne s’agissait pas d’émettre un jugement sur le contenu des réflexions de Basaglia et sur les
manieres d’entendre son métier, mais de retracer les cheminements par lesquels il a ressenti
I’urgence de se jeter dans la réflexion et I’action. 1l n’est pas vrai, disait-il en 1979, que le
psychiatre a deux possibilités, I’une comme citoyen et I’autre comme psychiatre. Il n’en a
qu’une : celle d’étre un homme.

17



Bibliographie

Basaglia Franco, Scritti, Turin, Einaudi, 2 vol., 1982.

Colucci Mario & Di Vittorio Pierangelo, Franco Basaglia, portrait d’un psychiatre intempestif,
Toulouse, Erées, 2005

Scheper-Hughes Nancy & Lovell Anne M. , « Breaking the circuit of social control : lessons in
public psychiatry from Italy and Franco Basaglia », Social sciences and medicine, vol. 23, n°2,
1986, 159-178.

18



