
DE L'ASILE A LA PSYCHOTHERAPIE INSTITUTIONNELLE 

 

Ou comment l'économie saborde le soin. 
 

" Comment écrire l'essentiel des institutions psychiatriques en quelques pages ? " Faire le parcours 

historique de plus de cent cinquante ans est presque une gageure et un pari sauf si on se situe au 

niveau des ruptures épistémologiques comme je l'avais déjà souligné dans notre ouvrage " l'accueil 

en psychiatrie des malades mentaux: aspects juridique, théorique, pratique "(1) . L'histoire de cette 

discipline s'appuie à chaque époque sur des idées philosophiques, politiques, sociales et 

économique de son époque mais, dans une visée anthropologique, la seule qui suit le même fil 

conducteur et une même logique est la science économique, déesse métaphorique élue par les 

puissants et les princes de ces périodes qui ont toujours gouverné la vie des établissements en 

essayant de conditionner les pratiques soignantes qui y sont instituées. Le Capital et les politiques 

libérales du libre échange marchand ont toujours écarté sur son passage les déviants et de nos jours 

ils y trouvent un intérêt certain pour démultiplier leurs bénéfices et leurs profits dans cet espace de 

la santé et du soin psychiatrique. Il faut, au nom de ce nouveau dieu laïque qu'est l'argent les 

dépouiller un peu plus leur individualité solipsiste, l'essence même de l'être qui pour ne pas mourir 

se prête au jeu de ce Thanatos afin de l'assouvir. Notre utopie d'infirmier vise en permanence à nous 

référer à Pinel comme le libérateur des chaînes des aliénés en omettant toujours de voir que derrière 

cette image d 'Épinal, les enjeux de pouvoirs des décideurs ne sont là que pour extraire de la société 

productive tous ces corps improductifs et de les utiliser à des fins de rentabilité économique. Là non 

plus on ne partage pas les bénéfices au contraire on sacrifie du soin tout en rentabilisant le 

libéralisme. Le Léviathan avance toujours et toujours s'assouvissant de la misère des hommes dans 

une course folle où même la santé est à vendre. 

 

Fin du XIIIème - XIXème : Pinel et le traitement moral.  
 

Cette image à laquelle nous nous attachons de voir Pinel détacher de leurs chaînes les aliénés n'a de 

sens que dans la mesure où le traitement moral qu'il préconise veut rompre avec les pratiques 

barbares des traitements antérieurs. Bien avant lui, déjà des écrits mentionnaient l'art de traiter les 

insensés. En 1795, Colombier (médecin de Charenton) et Doublet (inspecteur adjoint des hôpitaux 

civils et maison de force) écrivent " l'instruction sur la manière de gouverner les insensés dans les 

asiles ". Pour eux, l'insensé peut retrouver la raison par des paroles douces et rassurantes, par une 

hygiène et des soins de confort, des promenades quotidiennes, des vêtements amples et adaptés aux 

saisons, une diététique appropriée, etc. et aucune violence à son encontre ne saurait être toléré. De 

même Joseph Daquin, médecin à Chambéry dans sa " philosophie de la folie " (1791) conclu :  

 

" On réussit infiniment mieux et plus sûrement auprès des malades qui en sont atteints par la 

patience, par beaucoup de douceur, par une prudence éclairée, par de bonnes raisons et par des 

propos consolants qu'on essaie de leur tenir dans des intervalles lucides dont ils jouissent quelques 

fois. C'est la réunion de tous ces moyens que j'entends par philosophie "  

 

Lorsque Pinel écrit son " Traité médico-philosophique sur l'aliénation mentale " (1799), il est lui-

même soumis aux idées de l'époque qui sont en droite ligne du siècle des Lumières et de la 

révolution française. En effet, elle a permis au fou de réintégrer le statut de citoyen plus ou moins 

curable tout en gardant la notion de dangerosité. Cette période est une rupture importante puisque la 

société ne s'explique plus par la référence à son principe transcendant : Dieu. L'histoire des hommes 

appartient maintenant aux hommes et nul n'est extérieur à la société. De même le pouvoir politique 

n'est plus divin mais émane de la volonté populaire. De ce courant de pensée, la folie prend un autre 

statut puisqu'elle n'est plus une affaire de malédiction. L'idée maîtresse qui se dégage est que nul 



citoyen n'est extérieur en droit et l'égalité règne pour tous, du moins en théorie. Le " fou " est 

considéré comme un sujet à part entière dont le principe s'articule sur deux axes. Le premier émet la 

possibilité qu'on peut communiquer avec lui, même si on se reconnaît pas en lui, et le deuxième est 

l'affirmation d'une historicité de la maladie dans une société où tout est historique. La folie n'est 

plus une maladie intemporelle dans la mesure où s'il y a eut un début, il peut advenir une fin.  

 

C'est sur cette conception que Pinel va faire une description clinique et y adjoindre des pratiques 

thérapeutiques pour aider le malade à sortir de ses passions qui influencent son humeur. En 

réduisant la folie à une entité morbide sans faire le partage entre Raison et folie, il en a fait un objet 

d'étude scientifique parce que justement la folie n'est pas de la Raison mais bien parce que c'est une 

autre manière d'être un homme en face des autres. Et, c'est bien parce que la Raison n'est jamais 

totalement perdue qu'on peut dès lors communiquer avec lui et instituer un traitement moral. En 

quoi est-il constituer ?  

 

Le traitement moral s'appuie en premier lieu sur l'attitude du médecin face au malade. Elle est une 

parole douce et rassurante qui lui donne espoir tout en compatissant à sa souffrance. En fait, ce que 

croit Pinel c'est ce " parler avec douceur " qui est la base de tout entretien thérapeutique pour que se 

réalise une condition de confiance et d'alliance pour la suite des soins à apporter. Il s'agit 

précisément d'une écoute empathique dans laquelle le malade retrouve sa dignité de personne à 

nouveau reconnue et l'estime de lui-même.  

 

Cette relation induit le piège puisque se joue entre le malade et le médecin ce que Freud développa : 

le transfert et le contre-transfert. Le malade pousse le malade à se confier sans réserve et parce qu'il 

est écouté et reconnu, le malade fait du médecin son idéal. Le médecin peut se laisser prendre dans 

ce jeu de séductions narcissiques où il risque de s'enfermer.  

 

Pour éviter ce piège Pinel pense que le médecin doit non seulement écouter le malade et lui 

prodiguer des paroles douces et rassurantes mais il doit également savoir se faire craindre et il ne 

doit aucunement partager son pouvoir. Le médecin sera toujours le maître de la situation pour " 

normaliser " le malade car lui seul sait par son savoir ce qui est pathologique et ce qui est normal. 

Pour qu'il réintègre la normalité, il donc nécessaire de mettre en place des actions éducatives qui 

s'appuieront sur des valeurs morales bourgeoises, c'est-à- dire des valeurs qui s'appuient sur le 

travail.  

 

Les actions éducatives.  
 

Pour que l'aliéné réintègre la normalité, il faut donc le distraire pour qu'il se détourne des 

méditations qu'il rumine et qui lui font engendré des comportements inadaptés. En ce début du 

XIXème siècle, puis tout au long, les asiles sont surpeuplés, les médecins sont en nombre restreints 

(un médecin pour 400 à 500 malades) et le traitement moral va se transformer en une pratique 

collective alors qu'il se voulait individuel. L'asile devient alors une institution totalitaire. Pour 

Erwing Goffman, une institution est dite totalitaire lorsqu'elle s'accompagne de caractéristiques qui 

empêchent toute communication avec le monde extérieur. Les signes se traduisent par de hauts 

murs, des barbelés, des portes verrouillées, etc. Ce qui la caractérise c'est qu'elle applique un 

traitement collectif et qu'elle prend en charge tous les besoins du reclus à partir d'une organisation 

bureaucratique. Les individus enfermés entretiennent avec le monde extérieur des rapports limités et 

le personnel leur impose des techniques de mortification qui leur enlèvent progressivement toutes 

certitudes sur eux-mêmes. La première technique consiste à l'isolement qui les coupe de tout contact 

avec leurs proches ou amis. Par cette méthode ils ne peuvent plus exercer leurs droits (voter, signer 

des chèques, léguer de l'argent, etc.) Lors de leur arrivée, ils sont dépouillés de leurs vêtements et de 

leurs biens. On leur donne des vêtements de l'établissement ainsi que tous les objets usuels 

nécessaires à leur hygiène. A aucun moment ils disposent d'une intimité car ils sont surveillés en 



permanence. Pour toute demande ils doivent s'adresser au personnel. Leurs antécédents sociaux et 

leurs comportements antérieurs sont scrutés et reprochés. Ils justifient auprès des médecins et du 

personnel dans les moindres détails leurs activités journalières (travail, participation à la préparation 

d'une fête, réunion, etc.) S'ils dérogent aux règlements il subiront des réprimandes et des sanctions. 

Pour tous les actes mineurs ils sollicitent une autorisation qui sera acceptée ou non par le personnel. 

Lors de l'examen médical, les médecins par des arguments théoriques les discréditent de la version 

de leur histoire qu'ils énoncent. Ils inscrivent sur un dossier uniquement les comportements négatifs 

qui sont lus par le personnel. Aussi, les informations les concernant sont divulguées et à la moindre 

saute d'humeur ce personnel leur reproche devant les autres leurs actions du passé. Lors de réunion, 

les médecins et les infirmiers exposent leurs opinions et ils décident de la conduite à tenir sans l'avis 

du reclus. Toutes ces mesures de contrainte les dépersonnalisent. Ils perdent leurs repères qu'ils 

avaient dans le monde extérieur. Pour ce sociologue ce type d'institution produit des effets pervers 

(punitions-gratifications, violence, homosexualité, etc.) qui vont à l'encontre de l'objectif premier 

que l'institution s'était fixée. Il apparaît que les descriptifs d'Erwing Goffman sur l'institution 

totalitaire peuvent s'appliquer à l'asile du XIXème siècle et au début du Xxème, bien que parfois il 

en reste encore des traces de nos jours.  

 

L'isolement.  
 

Esquirol écrit : " L'isolement agit directement sur le cerveau et force cet organe au repos, en 

soustrayant l'aliéné aux impressions irritantes, en réprimant la vivacité et la mobilité des 

impressions, en modérant l'exaltation des idées et des affections ".  

 

En excluant le malade du milieu familial et social, les médecins de l'époque pensent que 

l'enfermement permet de le discipliner en l'assujetissant par des moyens coercitifs. Il faut s'emparer 

de son attention et le seul endroit où cela peut se produire est bien l'asile. De cette conception est 

advenue la loi du 30 juin 1838 qui permet d'enfermer une personne contre son gré, bien loin des 

Droit de l'Homme. Lorsque le malade enfreint les règles instituées ou que ses symptômes nuisent au 

Collectif, l'isolement en cellule devient nécessaire. C'est alors une séquestration dans la 

séquestration.  

 

Le travail.  
 

Une fois l'aliéné enfermé, il faut le distraire pour que l'inaction ne s'empare pas de lui et que ses 

idées morbides ne reprennent pas le dessus. Le travail, comme valeur productive essentiellement 

bourgeoise, indique que celui qui peine se réinscrit par avance dans une perspective sociale. Il 

prouve qu'une fois sorti, il pourra subvenir à ses propres besoins. Par contre, dans la pratique, ceux 

qui ne veulent pas œuvrer subissent la répression par la privation d'avantages et sont même 

transférés dans des quartiers difficiles.  

 

La durée quotidienne du travail couvre une amplitude de dix heures. Hommes et femmes besognent 

aux tâches ménagères, aux travaux de blanchisserie ou de cuisine, dans des divers ateliers comme la 

cordonnerie, la boulangerie, les travaux de ferme. C'est ainsi que non seulement le travail va 

constituer le pivot du traitement moral mais aussi le moyen économique de rentabiliser 

l'établissement. L'économie conditionne les " soins " qui ont une visée éducative pour mieux 

rentabiliser les frais engagés dans ce vase autarcique.  

 

Le rythme de vie et les règles instaurées.  
 

Chaque jour la vie des aliénés est cadencée par un rythme immuable et chaque est remplie pour que 

l'oisiveté et la folie ne l'emportent sur la Raison et sur la norme. Le premier geste du corps 

discipliné commence par le lever dès cinq heures trente et six heures en hiver. Les gardiens ouvrent 



les portes des dortoirs. Ils les aident à faire leur toilette et leur lit. Une demie-heure après c'est le 

petit déjeuner pris collectivement et ensuite certains participent au nettoyage des locaux tandis que 

d'autres vont au travail.  

 

A midi précisément tous ont regagné leur quartier pour le repas. Chacun est servi au réfectoire et les 

repas sont pris collectivement comme il se doit. Après le repas et la vaisselle une petite récréation 

est permise et à treize heures trente ceux qui travaillent regagnent leur chantier qui ferment à dix 

sept heures pour le dîner qui se perpétue dans le même rituel que celui du midi.  

 

Après le dîner, une récréation plus longue que celle du midi leur autorise à participer à des jeux de 

société (cartes, dominos) où pour les plus cultivés à la lecture. Pour d'autres, ils feront une 

promenade dans l'enclos qui délimite les quartiers. A vingt heures l'été et dix neuf heures l'hiver 

tous les malades sont couchés et des rondes sont effectuées régulièrement par les gardiens.  

 

Si la vie quotidienne est rythmée, la semaine l'est également. Ainsi, le vendredi on fait la barbe, les 

ongles et on lave les cheveux des malades. Le samedi on distribue du linge de corps et le dimanche 

de nouveaux vêtements. Les draps sont changés tous les mois à moins qu'ils ne soient souillés.  

 

La répression.  
 

Si l'aliéné transgresse le règlement instauré, il ne tarde pas à subir les conséquences. Les 

réprimandes, les menaces, les privations de promenade ou de tabac sont les moyens coercitifs. 

Lorsqu'il ne cède pas, la répression intervient par la contention du corps. La chambre d'isolement 

fait partie de l'arsenal mais également la camisole ou le fauteuil de force sur lequel il est attaché par 

des sangles de cuir. Mais il existe une autre répression plus insidieuse : celle des gardiens qui 

s'effectue loin des regards médicaux et administratifs. Une circulaire du ministre de l'intérieur 

datant du 19 juillet 1819 en dit long sur ces pratiques : " Les gardiens ne devront plus être armés de 

bâtons, de nerfs de bœuf, ni accompagnés de chien ".  

 

L'échec du traitement moral.  
 

Plusieurs causes peuvent être attribuées à l'échec du traitement moral. La première se constitue à 

partir de la théorie de Pinel et de ses disciples et la deuxième est liée à des facteurs économiques.  

 

Echec théorique.  
 

A trop vouloir " réprimer la fougue de l'imagination, la fugacité des impressions (Esquirol) ", une 

dérive du traitement moral s'est produite. La théorie se voulait dans une visée philanthropique et 

humaniste, mise en action individuellement et la voilà qu 'elle est utilisée à des fins coercitives sur 

un Collectif enfermé derrière de hauts murs. Les aliénistes ont tout pouvoir dans ce lieu clos et 

certains se comparent à un chirurgien. Pour sortir le malade de sa manie les moyens comme la peur, 

la colère ou la douleur sont employés comme des outils pour faire diversion au délire. Il faut coûte 

que coûte le sortir de sa maladie en s'emparant de son attention, c'est-à-dire le guérir.  

 

Pour ceux qui ne se plient pas aux règles collectives, l'intimidation, les douches froides et la 

punition font partie du traitement. La cellule, les vésicatoires à l'eau bouillante, l'application de 

glace, les chocs électriques, la présentation de serpents et d'objets hideux, les saignées répétées, les 

purgatifs à haute dose faisaient partie de l'arsenal thérapeutique. Egalement les sédatifs comme 

l'opium, le hachisch, la teinture de digitale à forte dose étaient prescrits. La terreur règne par des 

procédures thérapeutiques afin que les aliénés se constituent en tant qu'êtres homogènes à tous les 

autres. La violence a bien existé du côté des aliénistes et des gardiens. 

 



A la fin du XIXème siècle, devant le peu de résultats, toute une critique se développe. La 

thérapeutique institutionnelle est devenue dans sa logique interne pervertie et elle " fabrique " en 

fait des incurables. C'est à cette période que vont naître en Angleterre l' "Open-door " et en France 

les colonies familiales comme Gheel.  

 

Cette volonté de guérir l'aliéné s'appuie essentiellement sur un discours moral et dont les valeurs 

sont celles de la bourgeoisie de l'époque. Comme je l'ai démontré plus haut, c'est bien le travail qui 

prime dont l'exploitation de la force de travail des ouvriers se monnaie à un moindre coût tout en 

recherchant une productivité plus importante qui augmente le capital. Le médecin qui a tout Savoir 

tente en fait de raisonner la Raison " saine " de l'aliéné pour supprimer les " raisons de son déliré ". 

Il essaie de lui trouver un cheminement rationnel qui lui expliquera les allégations de sa maladie. 

Comme la psychanalyse le démontrera plus tard, lorsqu'on s'attaque directement au symptôme on ne 

fait qu'augmenter les mécanismes de défense. Et, si il ne peut pas comprendre les fureurs de sa 

folie, il faut alors utiliser l'autorité comme le seul moyen de le contenir. Ces moyens sont 

l'isolement, le travail et l'applications des règles strictes de l'établissement. La guérison peut donc 

être obtenue par la soumission où, sur cette scène de l'asile, deux logiques s'affrontent. Il y a celle 

du " bon " soignant qui a tout le savoir sur la normalité et celle de la " mauvaise " volonté du 

malade qui n'intègre pas les valeurs collectives qui s'appuient sur le travail, la logique du productif 

contre celle de l'improductif. 

 

Ce savoir naissant va se lier à une logique du pouvoir puisqu'au XIXème siècle, les médecins 

participaient au fonctionnement de l'organisation asilaire et à la vie politique. Is deviendront les 

personnages essentiels de l'asile. Michel Foucault affirme que Pinel n'a pas introduit une science 

mais un personnage aux facettes du Père, du Juge, de la Loi et de de la Famille dont les buts seront 

d'enseigner la norme aux aliénés. 

 

L'article 8 de l'ordonnance d'application du 18 décembre 1839 stipule : "Le service médical, ainsi 

que la police médicale et personnelle des aliénés est placée sous l'autorité du médecin ".  

 

Et Lucien Libert (aliéniste 1882-1912) en dit long sur la vision qu'il a du malade : " L'infirmité des 

dégénérés malfaisants qui en fait des êtres pervers, impulsifs, suggestibles et dangereux, inaptes aux 

conditions actuelles de la vie en société, cette infirmité nécessite des mesures préventives et 

d'élimination. Leur place est dans des établissements spéciaux où ils trouveront une discipline et, 

s'ils sont jeunes, un dressage qui pourrait annihiler leur tendance malfaisantes ".  

Echec du au fonctionnement économique.  
 

Si la conception théorique ne pouvait aboutir qu'à un échec, les pouvoirs publics de l'époque y ont 

aussi contribué. Avant la loi de 1838, les malades sont des hors-la-loi qu'il faut exclure de la société. 

La loi du 16-24 août 1790 les assimile à des animaux errants qui peuvent dévaster les biens 

collectifs ou individuels, car la raison leur fait défaut. Cette " confie à la vigilance des corps 

municipaux les événements fâcheux qui pourraient être occasionnés par les insensés ou furieux 

laissés en liberté et par les animaux malfaisants et féroces ". Pour les maires, c'est une charge 

financière qu'ils désirent se passer et pour éviter de payer, ils les envoient à Paris en les 

abandonnant dans la ville ou encore ils les enferment dans les maisons de force ou de détention ou 

dans des dépôts de mendicité. Certains départements qui n'ont aucun local pour les recevoir les 

laissent dans leur famille ou encore ils sont exposés à la pitié publique.  

 

C'est ainsi que les trois établissements parisiens (Bicêtre, la Salpêtrière et Charenton) groupent près 

de la moitié des effectifs d'internés. En 1818, Esquirol rédige un mémoire pour le ministre de 

l'intérieur dans lequel il décrit les conditions misérables dans lesquelles vievent les aliénés de 

province. Ils sont enfermés dans des cachots humides, sans lumière et sont enchaînés. Aucune 

hygiène n'existe et ils vivent dans leurs excréments. Esquirol propose alors la construction de huit à 



dix asiles régionaux, dépendants de l'Etat et financés par les départements.  

 

Avant que naisse la loi de1838 qui prévoira un asile dans chaque département, les collectivités 

locales choisissent de verser des subventions aux congrégations religieuses qui s'occupent des 

aliénés. De plus en 1874 on recense vingt cinq maisons privées spécialisées dans le traitement des 

aliénés. Certaines furent construites avec les capitaux des aliénistes du public. On y retrouve les 

grands noms de l'époque : Esquirol, Voisin, Falret, etc. Ils partagent leurs activités entre le privé et 

le public, entre le lucratif et le non lucratif.  

 

La loi de 1838 permet à chaque département de construire un asile et, s'il ne souhaite pas le faire, 

elle l'autorise à traiter avec un asile d'un autre département. Une disparité va naître entre les 

départements. Certains vont utiliser d'anciens bâtiments qui sont très vetustes, d'autres vont le 

construire, d'autres vont attendre et adresser leurs malades dans un département limitrophe. En 

1874, les dépenses consacrées aux aliénés ne sont plus obligatoires dans le budget départemental. 

Les Conseils Généraux choisissent alors d'autres investissements et dès lors on ne peut plus assurer 

l'entretien des locaux. Ainsi, la fin de certains hôpitaux se fait par les malades et que pour les autres 

leur survie sera assurée par leur propre travail à l'intérieur de l'asile. Une inertie des aliénistes se fait 

ressentir devant les mesures économiques, orientant les soins dans une visée coercitive.  

 

De même les asiles furent construits comme un panoptisme. Cette architecture délimite un espace 

qui renforce la surveillance des individus. Ces derniers intériorisent l'autorité sans qu'elle soit 

nécessairement présente physiquement. Elle est capable à un moindre coût de dispenser 

l'instruction, d'instruire la morale publique, de déployer la science économique et d'accroître 

évidemment la production.  

 

La psychothérapie institutionnelle.  
 

Je ne m'attarderai pas à la fin du XIXème siècle, ni au début du Xxème qui voit naître la psychiatrie 

moderne. Quoiqu'il en soit, les hôpitaux sont surpeuplés. En 1942, en pleine guerre Tosquelles et 

Bonnafé vont transformé l'asile Saint-Alban (Lozère) en un vaste champ expérimental d'ouverture 

sur la communauté, tout en introduisant de nouveaux rapports sociaux entre médecins, infirmiers, 

malades et en distribuant de nouveaux rôles, à l'encontre des valeurs morales bourgeoises 

inculquées jusqu'alors. L'économie est passé au second plan pour laisser place à la relation dans une 

rencontre entre soignants et soignés.  

 

Les fondateurs de la psychothérapie institutionnels.  
 

Saint-Alban est un vieil asile tenu par des religieuses, dans une région reculée et très abandonnée du 

Massif Central. Du fait de la résistance durant la guerre, Lucien Bonnafé et François Tosquelles 

vont se rencontrer en ce lieu. Ensemble, ils vont réfléchir tant sur l'oppression de l'occupant et des 

conséquences du fascisme que sur l'asile comme lieu d'exclusion et des pratiques totalitaires.  

 

Lucien Bonnafé est un jeune psychiatre qui arrive à Saint-Alban en 1942. Adhérent au Parti 

Communiste, ayant des activités militantes qui l'exposaient trop dangereusement, il du s'expatrier à 

Paris. Avant la guerre, il fréquentait le mouvement surréaliste et a participé à la création des 

premiers ciné-clubs ou à des éditions de poésie. Il a également suivi les premières tentatives de 

réforme du front populaire qui préconisaient déjà le développement des soins extra-hospitaliers. 

Cette double formation nourrit sa pensée et inspire des propositions pratiques. En tant que Marxiste, 

il réfléchit à la situation et aux surdéterminations historiques et sociales du drame que vit l'être 

souffrant. Surréaliste, il pressent les proximités du rêve, du fantasme, du délire, de la poésie, comme 

des créations qui puisent leur source dans l'inconscient. Pour ces raisons, l'internement et les 

conditions de vie réservée aux aliénés lui semblent une monstruosité.  



 

François Tosquelles est un psychiatre catalan qui, quand survient la guerre civile en Espagne, a déjà 

une expérience riche. Psychanalysé, il dispose de solides connaissances du freudisme, grâce à la 

venue de psychanalystes hongrois et autrichiens qui ont fui le nazisme. Il essaie alors d'imaginer 

comment cette formation analytique peut servir à concevoir des structures de soins non asilaires. 

Militant au Parti Trosko-libertaire, il s'engage dans les troupes républicaines. Après la défaite, il se 

retrouve dans des camps de réfugiés du sud de la France. Mais en relation avec le médecin de Saint-

Alban, celui-ci va l'en sortir et l'accueillir.  

 

La rencontre entre Bonnafé et Tosquelles va alors être extrêmement fructueuse. Ils vont associer 

leurs activités de résistants et un travail de remise en cause généralisée de l'organisation asilaire. 

Pour eux, la lutte contre l'occupant et contre la sur-aliénation est indissociable. Ce chantier sera le 

point de départ de la " Psychothérapie institutionnelle ".  

 

Dans l'hôpital cela se traduira par une multitude de changements au quotidien : on enlève les 

barreaux aux fenêtres, on ouvre les portes, les patients participent dans des réunions décisionnelles, 

les infirmiers sont formés et ne jouent plus le rôle de gardien. A cette période l'hôpital pour faire 

survivre chacun doit briser sa clôture sur lui-même, rétablir par l'intermédiaire des infirmiers, des 

patients et de leurs familles tout un réseau d'entraide et de solidarité avec les paysans des environs.  

 

En effet, il faut se rappeler qu'entre 1941 et 1945 plus de 40 000 personnes sont mortes dans les 

asiles d'aliénés, laissées à la misère la plus sordide et à la famine (Max Lafont " l'extermination 

douce " 1987). Saint-Alban sera un des rares lieux à y échapper. Il servira également de refuge pour 

cacher les clandestins dont les plus connus sont Paul Eluard et Georges Ganguilhem. Des penseurs, 

des artistes côtoieront des malades internés, s'intéresseront à leurs texte et à leurs œuvres.  

 

Après-guerre, le chemin de Bonnafé et de Tosquelles va diverger. Bonnafé militera pour une 

réforme générale du système de soins en proposant l'abrogation de la loi de 1838 et l'ouverture de la 

psychiatrie dans la Cité ainsi que sur la formation des soignants. Après bien des péripéties la loi de 

1960 sur la sectorisation aboutira mais la loi de 1838 se maintiendra jusqu'en 1990.  

 

Tosquelles restera quelques temps à Saint-Alban où Jean Oury, le fondateur de la clinique La Borde 

(1953) viendra y travailler. Ce dernier théorisera la psychothérapie institutionnelle comme étant un 

lieu le moins aliénant possible. Pour y parvenir il faut déjouer les inerties, les jeux de pouvoir, les 

pièges identificatoires, les rituels bureaucratiques inhérents aux appareils collectifs et favoriser 

l'émergence de la nouveauté sans qu'elle soit écrasée par la fausse évidence du sens commun. Il faut 

donc inventer des dispositifs où le psychotique ne soit pas captif de fantasmes et de désirs de l'autre.  

 

Les fondements théoriques du point de vue sociologique.  
 

En premier lieu, l'idée maîtresse est que la structure de toutes les instistutions est le décalque d'une 

matrice originelle : la structure de l'usine capitaliste qui s'appuie sur la division du travail, la 

spécialisation, la déqualification du travailleur, la centralisation du pouvoir, le développement d'un 

encadrement de surveillance. Ce genre de structure est passé de la manufacture à l'usine avant 

d'arriver comme modèle sous-jacent dans l'enseignement et les autre institutions comme les 

hôpitaux.  

 

La révolte de mai 68 remet en cause cette structure et les personnes demandent à travailler 

différemment c'est-à-dire de façon moins autoritaire, avec moins de hiérarchie, d'accomplir un 

travail moins répétitif et de manière moins robotique. Ce travail se situera plus sur la qualité que la 

quantité. La notion de désir de travailler doit se lier avec la notion du plaisir à travailler.  

 



Entre ce nouveau désir de travail et la structure établie se crée un brouillage qui naît de distinctions 

comme les différences administratives, de postes, de salaires, de diplômes. Au lieu qu'il existe un 

partage du pouvoir et des responsabilités, c'est au contraire un renforcement de la structure qui se 

traduit par des représailles, des licenciements, des blâmes, des non renouvellement de contrat, etc. 

La communication quant à elle s'établit toujours du subordonné au supérieur et vice versa. Mais les 

réponses aux questions du subordonné seront toujours d'ordre administratif. Si le subordonné n'est 

pas en accord avec le supérieur, ce dernier peut lui faire sentir que les représailles existent.  

 

Dans un établissement hospitalier, le fonctionnement est axé sur ce schéma. On peut se demander 

comment dans une relation avec le malade, le soignant peut-être dans une communication effective 

dès lors que lui-même est soumis au schéma de l'organisation ?  

 

Les concepts théoriques.  
 

De 1960 à 1980 de " l'hygiène de l'isolement " on passe à " l'hygiène de la liberté ". Il faut 

commencer par soigner l'hôpital et par conséquence les soignants. On assiste à la mise en place de 

réunions d'équipe à visée thérapeutique. On s'inspire des techniques venues des Etats-Unis comme 

le psychodrame, la bio-énergie, les techniques de relaxation, etc. Et puis la psychanalyse s'impose 

comme l'idéologie dominante. La psychiatrie n'a pas uniquement une réflexion sur elle-même mais 

elle est politisée et dénonce les appareils idéologiques de l'Etat. Et, c'est bien de cette critique qu'il 

s'agit et qui force les individus soit à s'assujetir aux normes imposées par la classe dominante (la 

bourgeoisie), soit à sombrer dans la folie s'il n'y parvient pas.  

 

Les ateliers : Pour désaliéner l'institution, il faut créer une structure sur fond de liberté et donc de 

créer des points de repères sur lesquels les relations pourront s'établir. Ces points de repères sont le 

club thérapeutique et les ateliers. Leur mise en place sera une décision collective de tous les 

participants. Les ateliers sont les supports de la relation où vont se jouer les désirs et les fantasmes 

du malade. Ils sont vécus dans des notions symboliques et le soignant doit laisser la place à l'accueil 

de ceux-ci.  

 

De plus les ateliers permettent le transfert de la parole d'un atelier à un autre et évitent les passages 

à l'acte. Le passage à l'acte c'est quelque chose qui se passe hors scène, loin des spectateurs et qui 

est agit sans réflexion. C'est une impulsion qui se fait au moment du plus grand embarras avec un 

maximum d'émotions. Or, les ateliers représentent les scènes sur lesquelles vont se jouer les " acting 

out ". L' " acting out " est une démonstration faite pour être vue qui se joue sur une des scènes et qui 

appelle l'interprétation et pas nécessairement l'intervention. C'est le contraire du passage à l'acte 

puisque si le conflit psychique se joue sur ces scènes c'est qu'il est organisé.  

 

Ainsi, en organisant des scènes qui sont matérialisées par les activités, les tâches de tous les jours, 

on évite les passages à l'acte à condition que les " acting out " soient accueillis sans rigidité dans un 

rapport de confiance. La manière dont le soignant accueille les " acting out " détermine ce qu'il 

adviendra du Désir. Si les " acting out " appellent l'interprétation c'est qu'ils se passent sur la scène 

d'un transfert, c'est-à-dire un transport d'une parole qui émerge de et à propos de. Lorsque la parole 

est transportée d'une personne à une autre, d'un lieu à un autre, elle fait vivre d'autres rencontres 

plus ou moins oubliées, pour arriver à créer à un certain moment des reconnaissances très 

personnelles.  

 

La désaliénation des soignants : La désaliénation de l'institution passe obligatoirement par l 

'élimination des facteurs nocifs de cette matrice originelle : la structure de l'usine capitaliste. La 

principale est la hiérarchie qui favorise l'aliénation des soignants. Ainsi tout système hiérarchique 

pyramidal nécessite que les personnes pour toutes actions plus ou moins personnelles, demande la 

permission à l'autre. Ces demandes sont tellement coutumières qu'elles ne choquent plus l'usager. 



Cette structure favorise la fonction du Surmoi mais aussi les demandes orales et les demandes 

anales. De ce fait, les personnes qui composent le Collectif " glissent " dans des stéréotypes 

régressifs sado-masochiste. Ce système s'applique à dépenser de l'énergie inutilement comme les 

problèmes d'avancement, la peur de la faute, de l'interdiction, le manque d'initiative, etc.  

 

Cette tyrannie plus ou moins consciente empêche l'émergence de la créativité de la parole et des 

systèmes de rencontres importantes dans la pratique collective. Dans cette pratique, il est donc 

nécessaire de mettre en place des grilles d'emploi du temps très diverses, avec roulement des rôles, 

affinement des fonctions, des réunions d'information, la ventilation coordonnée des responsabilités, 

un système de gestion collective de certains secteurs, etc. Cela permet de mettre en place dans le 

Collectif des relations transférentielles multiples et de transformer les passage à l'acte incontrôlés 

comme la violence, les fugues, etc. en des " acting out ".  

 

Les soignants comme des " co-acteurs " : Si la désaliénation passe par l'annulation de la hiérarchie, 

les soins quant à eux adviennent par une pratique qui s'appuie sur une activité qui accompagne les 

malades dans la vie quotidienne qu'elle soit à l'intérieur ou à l'extérieur de l'établissement.  

 

On a tendance à croire que le psychotique vit hors des symboles. Hochmann pense au contraire qu'il 

lutte contre parce qu'il a compris que le mot signifiait l'absence de la chose et que cette absence est 

douloureuse ; il évacue alors le sens que les mots transportent. C'est un mécanisme de défense qui 

lutte contre un sentiment de destruction imminente. Ainsi, en accompagnant le malade dans la vie 

quotidienne, nous introduisons par des actes une réalité qui n'est pas abstraite comme les mots. Par 

ce biais, le malade s'incorpore symbiliquement un morceau de substance du soignant, c'est-à-dire 

qu'il élabore une représentation et une relation à cette représentation. Il ne s'agit pas de tout faire à 

sa place car le fantasme de la mère inépuisable ne tarderait pas à émerger. Mais en l'accompagnant, 

il fait l'expérience d'un dehors et d'un dedans, d'un contenu et d'un contenant, de la ligne séparatrice 

et des frontières qui le font déboucher sur le manque nécessaire pour ne pas être dans la fusion et la 

confusion.  

 

Tous ces actes passent par des activités comme l'aide à la toilette, les jeux de société, les 

accompagnements à l'extérieur, la simple présence, etc. tout ce qui constitue la vie d'une unité, des 

hôpitaux de jour, des C.M.P. Toutes ces activités ont le même point commun. Elles ressemblent à 

quelque chose d'essentiel qui est toujours absent qu'elles rappellent sans le remplacer.  

 

Le risque pour le soignant est que lui-même pour se rassurer, agisse des actes en excès à la place du 

malade. Il ne lui permet pas alors d'expérimenter cette partie de l'objet qu'il incorpore pour s'en faire 

une représentation. Le soignant devient cette " grande Déesse mère " toute puissante qui le morcelle 

un peu plus et qui favorise des systèmes d'amour et de haine fusionnels, du persécuteur au 

persécuté. La notion de prise en charge globale qu'on retrouve dans les dossiers de soins infirmiers 

est le premier danger car le soignant va définir tous les besoins et les agir réellement sans prendre le 

temps de les " jouer ", de le laisser régresser ou tout simplement de prendre du plaisir ensemble. En 

fait, le soin n'est pas autre chose qu'un psychodrame de l'aide et du soutien.  

 

Et de nos jours !  
 

La politique de la santé a changé. Les hôpitaux ne touchent plus le prix de journée au nombre de lit 

mais reçoivent une enveloppe globale qui suit le PBI. Il devient progressivement ce qu'on nomme 

de nos jours l'hôpital entreprise. La restriction des budgets entraîne obligatoirement la restriction 

des effectifs. La psychiatrie, elle-même, dans sa volonté de la sectorisation, est rattaché aux 

hôpitaux généraux. Bientôt du budget global l'hôpital nous passerons au budget définit par l'activité. 

Le secteur public va fusionner avec le secteur privé. De même, les mentalités de la maladie mentale 

ont évolué. Le malade ne se maintient plus dans un lieu clos mais il vit auprès des siens et il 



rencontre et parle avec d'autres interlocuteurs qui l'aident dans sa vie quotidienne : assistantes 

sociales de quartier, aides-ménagères, personnel de mairie, etc. La psychothérapie institutionnelle 

ne peut plus exister que dans les murs de l'hôpital, elle doit " s'exporter " dans la Cité par le biais 

des Clubs thérapeutiques, des appartements associatifs, et de toutes les structures extérieures 

existantes.  

 

Deux logiques s'affrontent : l'économie et la conception des soins. Pour que les soins soient 

efficaces et adaptés individuellement dans une conception qui tend et qui utilise les outils de la 

psychothérapie institutionnelle, que le personnel ne s'use pas physiquement et mentalement, il est 

nécessaire qu'il travaille de manière confortable. Ce confort ne s'obtient qu'avec des effectifs 

infirmiers importants. Du point de vue économique, peu importe l'idéologie des soins ! Ce qui 

compte c'est qu'ils soient à un moindre coût. Alors que Bonnafé préconisait la sectorisation, que 

cette dernière finit cette mise en place, l'économiste prône pour l'avenir de créer des structures 

intersectorielles qui coûteront moins chères aux hôpitaux. La notion de rentabilité deviendra le 

maître mot puisqu'il faudra remplir le temps en actes, et plus il y aura d'actes, plus le budget de 

l'hôpital sera important et par conséquence moins la qualité sera au rendez-vous. Le danger de ce 

nouveau système est la création de nouveaux ghettos pour les incurables qu'ils soient malades 

mentaux ou non. Dans son histoire, la psychiatrie a toujours montré lorsqu'elle avançait d'un pas, 

elle reculait de deux. 

 

Au XIXème siècle, lorsque l'industrialisation arriva, la force de travail était nécessaire pour 

alimenter le capital. De nos jours ce capital s'alimente avec peu de force de travail par le biais de la 

mondialisation. Les hôpitaux empruntent le même schéma en optant pour des soins qui emploieront 

le moins d'infirmiers possibles tout en gardant un fonctionnement extrêmement rigide, celle de la 

matrice originelle. On voit mal comment la psychothérapie institutionnelle tiendra le choc ? Faut-il 

croire Gladis Swain lorsqu'elle écrit dans le Débat n°47 en 1987 que les neuroleptiques 

interviennent pour l'ordre et la science et l'anti-psychiatrie pour le rêve et la relation humaine ? Au-

delà du simple constat de ces trente dernières années, on ne doit pas oublier cette évolution massive 

des médicaments. Henri Ey, à son époque, se posait la question existentielle du malade au regard 

des neuro-sciences. En effet, la chimiothérapie modifie la façon " d'être au monde " et, le patient 

traité par ces médicaments se trouve privé du seul compromis qu'il s'était imaginé : le symptôme 

auquel il tient de toute ses forces. Qu'advient-il lorsqu'il en est dépossédé et qu'inévitablement un " 

manque " le saisit ? Il n'y a qu'une seule alternative : que chaque patient soit accompagné par un 

soutien psychothérapique individuel, groupal ou institutionnel. En cela la psychothérapie prend tout 

son sens ainsi que les notions d'infirmiers référents qui accompagnent le malade dans son projet. 

Non seulement ils l'accompagneront dans sa vie quotidienne au cours de son hospitalisation, ou en 

extra-hospitalier, mais ils sont la marque symbolique de la Loi, cadre de référence nécessaire qui 

utilise la référence comme un repère (re-Père) afin que le malade s'engage dans un véritable contrat 

de soins. Ils sont des co-acteurs dans la relation et dans un co-agir, ils l'aideront à franchir des 

étapes difficiles qui, jusqu'alors, lui semblaient insurmontables. En tant que co-acteur dans un co-

agir, ils sont en quelque sorte un miroir dans lequel le malade s'identifie en passant par l'altérité.  

 

C'est sans doute par l'engagement des soignants que l'approche de la psychothérapie institutionnelle 

peut retrouver ses lettres de noblesse et faire valoir aux économistes le bien fondé de cette pratique. 

Pour cela, il me semble que la nouvelle génération doit réfléchir sur ce modèle qui reconnaît 

pleinement le malade en tant que Sujet. Elle doit acquérir une conscience professionnelle qui se 

forge non seulement sur un savoir faire et une savoir théorique mais également s'ouvrir à une 

conscience politique tout comme Tosquelles et Bonnafé l'ont fait mais aussi toute cette génération 

d'infirmiers dont je fais partie. Contre cette économie qui est le nouveau Dieu laïque de cette 

époque, ils leur faut acquérir une politique du rebelle et la faire valoir dans toutes les instances 

qu'elles soient locales(conseil de service, commission des soins infirmiers, syndicats, etc.) ou 

nationales (ANAES, ministère, etc.). Le soin ne se résume pas qu'à une technique mais bien à un 



engagement politique qui s'appuie aussi sur une philosophie. 

 

 

Bibliographie :  
 

1 JAMET (J.M), DEPRE (V), Editions Masson, collection Souffrance psychique et soins, juillet 

1997.  

 

 

 

Jean-Michel JAMET 
Infirmier de secteur psychiatrique 

Secteur XII - Pav 11B 

(D.E.A droit, économie et sociologie de la décision médicale 

ex-doctorant en droit médical) 

 

Paul Guiraud Villejuif 

54 avenue de la République 

94 806 - Villejuif Cedex 


