D
—

(=1

www.erudit.org

Article

« Les pieges de l'antipsychiatrie »

Michel Laferriere
Philosophiques, vol. 4, n° 2, 1977, p. 267-276.

Pour citer la version numérique de cet article, utiliser I'adresse suivante :
http://id.erudit.org/iderudit/203077ar

Note : les regles d'écriture des références bibliographiques peuvent varier selon les différents domaines du savoir.

Ce document est protégé par la loi sur le droit d'auteur. L'utilisation des services d'Erudit (y compris la reproduction) est assuijettie & sa politique

d'utilisation que vous pouvez consulter a I'URI http://www.erudit.org/documentation/eruditPolitiqueUtilisation.pdf

Erudit est un consortium interuniversitaire sans but lucratif composé de I'Université de Montréal, I'Université Laval et I'Université du Québec a
Montréal. Il a pour mission la promotion et la valorisation de la recherche. Erudit offre des services d'édition numérique de documents
scientifiques depuis 1998.

Pour communiquer avec les responsables d'Erudit : erudit@umontreal.ca

Document téléchargé le 18 juillet 2010 02:30



LES PIEGES DE L’ANTIPSYCHIATRIE
par Michel Laferriére

L’antipsychiatrie est a la mode et on pourrait, en para-
phrasant Rémy Chauvin, noter « la masse énorme des travaux qui se
font toujours sur un sujet dans le vent, et Dieu sait s'il existe de ces
sujets dans les sciences comme ailleurs » (Chauvin, 1972, p. 103).
On pourrait aussi noter que des colloques, comme celui de Milan
en 1976, des sessions, comme celle a laquelle nous participons, des
publications, comme, par exemple, celles de Cooper (1967 et
1970), de Laing (1960, 1967, 1969), de Laing et Esterson
(1969), de Szasz (1961) en Angleterre, comme celles de Gentis
(1970 et 1971) en France, de Basaglia (1970) en Italie, celle de
Boyers et Orrill (1971) aux Etats Unis' ont été consacrées a cette
contestation, ou a cette tentative de contestation de la psychiatrie.
On pourrait enfin remarquer que l'antipsychiatrie elle-méme est
devenue objet de contestation, comme le prouvent certaines inter-
ventions au Congrés de Milan? ou le livre récent de Jervis (1977).
On peut se demander pourquoi cette mode soudaine, et pourquoi
un mot a pu servir a regrouper des théories et des pratiques psy-
chiatriques « radicales » au sens américain du terme. Nous essaie-
rons, apres quelques remarques méthodologiques et une tentative
de définition de la contestation protéiforme que constitue I'antipsy-
chiatrie, de proposer une analyse sociologique de 1'apparition et de
I'institutionnalisation de ce qui est peut-étre un nouveau « mythe »*
et d’en tirer certaines conséquences quant a sa théorie et a sa prati-
que.

Tout d’abord, une précaution méthodologique me semble né-

1. IIserait trop long de donner ici une bibliographie qui se voudrait exhaustive des différents ou-
vrages groupés sous le vocable d’« antipsychiatriques ».

2. Voir, par exemple, les témoignages de Roger-Pol DroIT dans Le Monde du 10 décembre
1976, pp. 21-22.

3. Pour reprendre le titre du livre de JERVIS (1977).



268 PHILOSOPHIQUES

cessaire. De quel droit, quelqu’un « qui n'en est pas » peut-il parler
de la psychiatrie et de 1'antipsychiatrie ? Car je n’en suis pas, a
savoir que je ne suis reconnu, ou certifié, ni comme psychiatre, ni
comme antipsychiatre, ni comme un quelconque autre psy-, ni
comme « fou » (ce qui, au moins pour les antipsychiatres, me ferait
reconnaftre comme partie et/ou victime de l'univers psychia-
trique). Je pense pouvoir répondre 2 cette question de deux fagons.
D’une part, d’une fagon « libérale » traditionnelle : je suis « socio-
logue », je peux donc traiter « en tant que sociologue », c’est-a-dire
en tant qu'expert (si on admet qu’il existe une expertise sociolo-
gique) des problémes que je veux, et qu'« on » me laisse aborder*. Et
si on m ob)ecte selon la méme tradition libérale, que je ne com-
prendrai rien a la psychiatrie parce que je n’en fais pas partie, je
pourrai répondre, comme Max Weber, qu’il n'est pas nécessaire
d’étre César pour comprendre César et que le Verstehen peut rem-
placer la stricte identité avec le sujet étudié. Je pourrais également
invoquer les réflexions récentes de Robert King Merton, et les
traduire en langage vulgaire : plus on est de fous, plus on rit, ou
plutdt, plus on est de sociologues, plus on comprend, ou encore, en
prenant le ton exhortatoire et ironique de Merton lui-méme :

« Insiders and Outsiders in the domain of knowledge, unite. You
have nothing to lose but your claims. You have a world of unders-
tanding to win » (Merton, 1972, p. 44.)’

Et si, d'une facon plus « radicale », on accuse la sociologie
traditionnelle d’un pluralisme de mauvais aloi, en arguant qu'une
somme d’erreurs ne fournit pas une vérité, on ne pourra, malgré
tout, m'accuser de parler de 'antipsychiatrie sans en €tre, car on ne
pourra fournir aucune justification épistémologique de la supério-
rité de ceux qui sont impliqués dans I'antipsychiatrie par rapport a
ceux qui n'y participent pas. Au contraire, la plupart des tenants de

4, Le « on » est ici volontairement vague, car je ne veux pas discuter les types de répression, de
« tolérance répressive » et d'orientation de la recherche en science sociale. On sait bien,
comme !'ont fait remarquer les sociologues radicaux américains, tels Veblen ou C.W. Mills il
y a longtemps, ou ceux de 'Union of Radical Sociologists, de I'Insurgent Sociologist, ou encore
de nombreux marxistes, que les chercheurs en sciences sociales s’occupent beaucoup plus des
groupes et des pays opprimés et exploités, dangereux ou potentiellement dangereux pour les
groupes et pays dominants, que de ceux qui détiennent le pouvoir. Les mécanismes d’incitation
et de coercition, tant en ce qui concerne les subventions que les structures mentales des chet-
cheurs et les paradigmes fondamentaux de diverses disciplines, commencent 4 peine 2 &tre
étudiés.

5.  « Membres et non-membres dans le domaine de la connaissance, unissez-vous. Vous n’avez
rien 4 perdre sauf vos affirmations. Vous avez un monde de compréhension a gagner. »



LES PIEGES DE L'ANTIPSYCHIATRIE 269

Pantipsychiatrie récusent, comme nous le verrons plus loin, le réle
privilégié de psychiatre expert pour comprendre ceux qu'on a
classés comme « malades », et on ne voit pas comment 'expertise,
récusée dans un domaine comme un moyen de domination sociale,
pourrait étre appliquée comme critere d’exclusion de I'étude de ce
domaine. La contestation, par ceux qui font partie de I'antipsy-
chiatrie, de I'étude par un non-expert reviendrait & nier I'une des
bases fondamentales de I'antipsychiatrie elle-méme.*

Il est difficile de définir I'antipsychiatrie. Comme le note
avec beaucoup de perspicacité Jervis (1977, pp. 11-14), le terme
fait partie de ces mots et de ces concepts qu'un usage banal, fré-
quent et facile a vidé de tout sens spécifique, permettant ainsi son
appropriation par une culture bourgeoise moyenne. Nous revien-
drons plus tard sur les causes et les conséquences de cette appro-
priation, mais nous pouvons tout d’abord noter que le terme a été
rendu populaire par la publication du livre de Cooper (1967) et
par les écrits de Laing, en association le plus souvent avec Cooper
et Esterson. On trouve dans les écrits de ces trois auteurs les résul-
tats de leurs expériences cliniques : Laing, dans The Divided Self
(1960), présente certaines idées que I'on retrouve, a divers degrés,
dans les différents courants de Il'antipsychiatrie. Ainsi, par
exemple, I'attention que le thérapeute peut porter aux malades,
méme a ceux qui ont été étiquetés comme des « schizophrénes
chroniques », entraine des résultats encourageants, comme ceux que
Laing lui-méme a pu obtenir lors de sa pratique dans un hépital
municipal de Glasgow (Sedgwick, 1971, p. 3). La conduite des
malades considérés comme psychotiques peut €tre interprétée
comme ayant un sens ; ce sens n'est pas celui que les psychiatres
traditionnels peuvent lui reconnaitre, a savoir celui d’un symptéme
d’un dérangement, mais celui d'une réponse a une situation, en
fonction de relations avec certaines personnes de son entourage.

6. Nous sommes restés, au cours de cette bréve discussion, au niveau de la discussion épistémolo-
gique traditionnelle, & savoir comment le chercheur peut-il arriver & un certain type de con-
naissance malgré son appartenance a un certain nombre de groupes et 4 une certaine classe
sociale. J'ai tenté de montrer, dans une communication au Congrés annuel de la Société Ca-
nadienne d’Ethnologie, tenu & Halifax en 1976, que les problémes épistémologiques mis de
I'avant par certains groupes minoritaires aux Etats-Unis (tels les noirs, les femmes et les ho-
mosexuels), et auxquels Merton proposait une réponse, pouvaient étre posés de fagon trés
différente en suivant une problématique marxiste : le groupe professionnel ou ethnique d'ap-
partenance, ou la classe sociale d’origine du chercheur individuel devient alors un probléme
sans importance ; ce qui est important, c'est la vision du monde que son oeuvre exprime.



270 PHILOSOPHIQUES

Parmi cet entourage, la famille, au sein de laquelle I'individu
arrive sans défense, joue un role primordial. En un sens, I'analyse
que fait Laing dans The Politics of Experfence (1967), dans The
Politics of the Family (1971), celle qu'il a tirée, avec Esterson, de
ses réflexions sur son travail au Tavistock Institute (Laing et Es-
terson, 1964), ou la diatribe de Cooper (1970) contre la famille
sont proches de I'analyse que font les interactionnistes américains
en psychiatrie, tel par exemple Gregory Bateson (Bateson et al.,
1956) : pour eux, la maladie mentale que I'on appelle schi-
zophrénie traduit des demandes nombreuses et contradictoires im-
posées a 'individu, qui est pris et ne peut s’en sortir. Cependant les
vues des trois Anglais différent de celles de leurs collégues améri-
cains, car ils refusent de reconnaitre l'existence de la schi-
zophrénie :

« Nous n’acceptons pas la « schizophrénie » comme un fait biochi-

mique, neurophysiologique ou psychologique ; nous pensons que

c’est une erreur, avec le type d’évidence dont nous disposons actuel-

lement, de penser que c’est un fait. Nous ne présupposons pas son
existence » (Laing et Esterson, 1964, p. 12).

Selon les antipsychiatres anglais, la schizophrénie, et toutes
les maladies mentales, sont des créations sociales, en ce sens que
non seulement elles sont les réponses de l'individu a certaines
pressions, mais encore qu’elles sont créées par I'action du psychia-
tre qui peut classer I'individu, avec l'aide de sa famille le plus
souvent, dans une certaine catégorie. Les antipsychiatres anglais
rejoignent ici tout un courant philosophique américain, dont I'im-
portance a été capitale en épistémologie et dans les sciences socia-
les, celui de la phénoménologie. On retrouve ce courant en sociolo-
gie, avec Cooley et sa notion de « moi-miroir » (Jooking glass self),
et avec W.1. Thomas et sa notion de définition de la situation’ ; en
psychologie sociale, avec George H. Mead ; en philosophie, avec
surtout Alfred Schutz, dans les années vingt, et plus récemment
avec le courant ethnométhodologique (Garfinkel, 1967, par
exemple). Or ce qui est frappant chez tous ces auteurs, c’est qu’ils
considérent la perception individuelle et I'interaction entre deux
personnes, ou au sein d’un petit groupe, comme étant la base de la
structure sociale et comme devant servir de paradigme fonda-
mental pour expliquer la réalité sociale. Ainsi ces auteurs refusent

7. Voir, par exemple, le chapitre de MERTON sur le groupe de référence, in MERTON, 1968.



LES PIEGES DE L'ANTIPSYCHIATRIE 271

I'idée d’une société « gros animal », héritage durkheimien des
sciences sociales américaines, mais ils ne peuvent pas, d’un autre
c6té, trouver comme élément d’explication ce qui peut dépasser I'in-
teraction entre deux individus. Les notions de classe sociale, ou de
société, par exemple, n’ont aucune fonction heuristique pour eux,
si ce n’est dans la mesure ou elles sont construites par des individus
au cours d’une interaction sociale. La matrice des relations inter-
individuelles est le seul élément permettant d’expliquer la cons-
truction de la société, comme la matrice des relations sociales, en
particulier au sein de la famille, permet de comprendre la conduite
des individus. La question est de savoir pourquoi les relations so-
ciales entre différents individus, et en particulier entre différents
membres de la famille, sont ce qu’elles sont, d’expliquer les
pressions contradictoires (le « double bind » de Bateson) et la
genése des conduites individuelles, genése qui peut avoir pour ori-
gines des pressions sociales supraindividuelles, et non conscientes
pour les individus. La perspective d'un certain freudo-marxisme
est, par exemple, complétement exclue des premiers travaux de
Laing ou de ceux de Bateson.

La seconde théorie que I'on retrouve chez la plupart des an-
tipsychiatres concerne le r6le du psychiatre lui-méme dans la créa-
tion de ce qui a été socialement désigné comme maladie mentaie.
L’influence de la phénoménologie est ici aussi trés marquée ; on
retrouve ces vues également parmi de nombreux sociologues amé-
ricains spécialistes de la déviance, en particulier parmi les théori-
ciens de la théorie de I'« étiquetage » (labelling theory), selon les-
quels un fait social n'existe que parce qu'il a été nommé, et donc
reconnu. Aux Etats-Unis, Thomas S. Szasz a montré comment,
historiquement, la notion d’hystérie a pu devenir I'un des moyens
classificatoires employés par certains experts, les médecins psychia-
tres, et comment ces experts ont le pouvoir de créer des concepts et
de les appliquer a certains individus. Selon Szasz :

« On a I’habitude de définir la psychiatrie comme étant la spécia-
lité médicale qui s’occupe de I'étude, du diagnostic et du traitement
des maladies mentales. Cette définition est pernicieuse et trom-
peuse. La maladie mentale est un mythe. Les psychiatres ne s'occu-
pent pas de maladies mentales et de leurs traitements. Dans leur
pratique réelle, ils s’occupent de problémes existentiels personnels,
sociaux et éthiques » (Szasz, 1961, p. 269).

Bien que, tout comme Laing, Szasz reconnaisse que la classi-



272 PHILOSOPHIQUES

fication définit le malade mental, il ne résout pas plus le probléme
de savoir d’ol vient le pouvoir du psychiatre de faire admettre son
diagnostic et sa classification, et il n’essaie pas non plus de donner
une interprétation de I’histoire de I'exclusion, comme a pu le faire
Foucault, ou de sa fonction dans nos types de sociétés.

Lié a cette théorie selon laquelle la maladie mentale est créée
par un expert, le psychiatre, on trouve un courant antipsychiatrique
critique des psychiatres et des institutions dans lesquelles fonc-
tionnent les asiles. Le role du psychiatre devient alors d’aider le
« fou» & accomplir le «voyage » au bout duquel il renaftra,
comme, par exemple, I'a tenté Laing dans la communauté théra-
peutique de Kingsley Hall®. La contestation des définitions et du
role répressif des psychiatres par les tenants de I'antipsychiatrie a
entrainé une tentative de critique et de redéfinition du réle de
I'asile. L’asile ne doit plus étre alors un lieu ou les psychiatres
peuvent contrdler un patient, menace sociale, mais une commu-
nauté thérapeutique pour « guérir la vie », pour reprendre le titre
du livre de Gentis (1971). Ont été classés comme antipsychia-
triques également ces expériences qui tendent a détruire le role
traditionnel de I'asile, comme celle de Laing en Angleterre, celle
de I'équipe de La Borde en France, ou celle de Basaglia a Gorizia
en Italie (Basaglia, 1970). Ces tentatives concernant la pratique
institutionnelle de la psychiatrie voudraient détruire, ou au moins
limiter, le pouvoir d’expert du psychiatre, en faisant participer les
« prolétaires » de l'asile, « malades » et personnel infirmier. Cette
tendance n'explicite en général pas pourquoi le personnel infirmier
est plus 2 méme d’aider le fou, si ce n’est parce qu'il en a une prati-
que beaucoup plus proche. Tel est, par exemple, I'argument que
I'on peut trouver dans le dernier livre de Gentis (1975), argument
assez faible, car les infirmiers peuvent, eux aussi, mépriser les
malades et les maltraiter. Un paupérisme de bon aloi ne devrait pas
remplacer une analyse empirique de la situation de I'asile ni une
analyse théorique de la position des non-médecins et des non-fous
au sein de J'asile.

Le dernier courant que I'on trouve dans ce qu’on appelle 'an-
tipsychiatrie, le plus radical aussi, concerne 'attitude vis-a-vis du

8. Il faudrait noter I'attrait que peut avoir la notion de « voyage », celui du schizophréne compa-
rable 4 bien d’autres, et 4 bien d’autres « expériences ». Le langage de Laing correspond tout &
fait & celui des années soixante, ce qui peut expliquer sa popularité, sans qu'on puisse détermi-
ner & coup sir lequel a influencé 'autre.



LES PIEGES DE L'ANTIPSYCHIATRIE 273

role du « fou » dans la société. Pour certains, le « fou », contestant
la normalité dominante, est révolutionnaire et doit étre armé pour
combattre la société capitaliste dominante, « armé » parfois non
seulement du soutien de ceux qui l'entourent, mais encore, pour
certains allemands, armé de fusils. Le fou rejoint alors les autres
contestataires radicaux, les femmes, les noirs, les groupes ethniques
opprimés, les homosexuels, tous les groupes en situation minori-
taire qui veulent un changement social caractérisé par la fin de la
normalité dominante. Le fou, parce que menace de 'ordre public,
devient 7pso facto révolutionnaire.

Si on examine les différentes idées et les pratiques énumérées
plus haut, on se rend trés vite compte que I’antipsychiatrie est un
simple renversement de certaines idées et pratiques de la psychia-
trie traditionnelle. Que le discours du « fou » ait un sens et soit
une réponse a une situation, toute la psychanalyse I'accepte comme
prémisse fondamentale. Que des pressions contradictoires entraf-
nent des difficultés pour l'individu, toute la pratique des travail-
leurs sociaux et des conseillers en orientation le prouve et en fait le
fondement de son action. Que les définisseurs de problémes indi-
viduels et sociaux créent ces problémes en les conceptualisant et en
les portant a la connaissance des individus, les sociologues des pro-
blémes sociaux en débattent depuis des années. Cependant il fau-
drait savoir ce que |'antipsychiatrie ne dit pas, et, ne le disant pas,
occulte. Robert Castel a montré l'occultation des relations de
pouvoir au sein de ]a relation analyste-analysé dans la psychanalyse
traditionnelle, et les conséquences politiques de cette occultation
(Castel, 1973). On pourrait tenter la méme aventure avec I'an-
tipsychiatrie. Restant au niveau de l'individu, l'antipsychiatrie
refuse de voir les origines sociales de la conduite qualifiée de psy-
chotique. De méme, accusant le psychiatre, I'antipsychiatrie refuse
de voir d’ou et pourquoi le psychiatre tient son pouvoir. Donnant
le pouvoir au fou, parce que contestataire, ou a l'infirmier, parce
que méprisé, I'antipsychiatrie risque de sombrer dans une espéce de
romantisme révolutionnaire, similaire a celui qui, chez certains
marxistes vulgarisateurs et vulgaires, fait du prolétariat une classe
privilégiée et messianique sans offrir de justification théorique du
role révolutionnaire de la classe ouvriere. Or, il me semble que
deux dangers guettent cette antipsychiatrie messianique. Tout
d’abord, le « fou » peut ne pas se révéler révolutionnaire, mais
n’aspirer qu'a étre « guéri » selon les critéres de la normalité domi-



274 PHILOSOPHIQUES

nante (on peut voir a ce sujet le livre de Basaglia, 1970, et les té-
moignages de « malades » qu’il contient). La naiveté des partisans
de l'antipsychiatrie est parfois comparable a celle de certains
« radicaux » américains, qui ont conclu trop vite, dans les années
soixante, que la position de groupe minoritaire entrainait automa-
tiquement des vues révolutionnaires. Nombre de recherches sem-
blent prouver que, sur de trés nombreuses questions, la grande ma-
jorité des Noirs américains, par exemple, ont des opinions et des
attitudes comparables a celles de la majorité de la population des
Etats-Unis. Ainsi, il semble que les tenants de I'antipsychiatrie con-
fondent ce qu'un marxiste appellerait position de classe et cons-
cience de classe ; les conséquences d’une telle confusion au niveau
de la pratique sont I'échec de toute action.

Un autre aspect des idées tenues pour antipsychiatriques est
leur aspect élitiste. Les « opprimés » deviennent ceux qui peuvent
effectuer le voyage, ceux qui détiennent une certaine vérité, sans
que jamais d’ailleurs on puisse savoir si cette vérité et cette parole
qu’'on leur rend sont la leur ou celle du psychiatre. Car le refus
d’une analyse en terme de pouvoir entraine la suppression d'une
question fondamentale : le «fou », devant un antipsychiatre ou
dans une institution antipsychiatrique, a-t-il plus le pouvoir de
« définir la situation » que dans une situation de psychiatrie tradi-
tionnelle ? Ou l'expert, qu'il soit antipsychiatre, infirmier,
assemblée de 'h6pital ou autre « fou », n’impose-t-il pas, a cause
de son pouvoir social, sa définition de la situation ?° N'y-a-t-il pas,
en antipsychiatrie, un simple renversement du paradigme tradi-
tionnel de la psychiatrie ?

Le dernier élément qui peut rendre I'antipsychiatrie dans une
certaine mesure suspecte, ¢’est son institutionnalisation. L antipsy-
chiatrie est devenue une mode, elle s’est répandue souvent comme
un discours creux (voir Jervis, 1977), mais elle est aussi devenue
une quasi-discipline. Laing a présenté au cours des années soixante
ses idées dans un certain nombre de revues destinées au grand
public, telles Peace News, Views, New Left Review, New Society,
Psychedelic Review, ainsi qu’a I'Institute of Contemporary Arts et
lors du First International Congress of Social Psychiatry, et 2 la
Dialectics of Liberation Conference a Londres en 1967. Sur le con-

9. - On poutrait se demander, par exemple, s'il existe un « sexisme » parmi les fous, ou une hiérar-
chie, au sein de la communauté asilaire, parmi les différents types de « maladies mentales ».



LES PIEGES DE‘L'ANTIPSYCHIATRIE 275

tinent, le Réseau International a été créé en 1975 (Jervis, 1977, p.
33). Le dernier élément qui prouve combien 1'antipsychiatrie s’est
institutionnalisée, ce sont les critiques qui lui sont adressées. L’an-
tipsychiatrie a déja ses renégats, Laing et Szasz, par exemple.
Cooper, quant a lui, a déclaré regretter I’emploi du terme. Elle a
également ses critiques de droite, avec les psychiatres traditionnels
chez qui on constate un retour  une analyse biologique des causes
des maladies mentales et un renouveau de la chirurgie psychia-
trique (avec des propositions pour un systeme de lobotisation per-
fectionné, pour certains criminels, aux Etats-Unis par exemple) ;
ses critiques de gauche aussi, comme l'ont prouvé les attaques
menées contre les nouveaux psychiatres promoteurs du mouvement
Psichiatria Democratica (Jervis, 1977, p. 6). Mais cette institu-
tionnalisation semble inévitable, car I'antipsychiatrie est une prati-
que, et cette pratique ne peut se faire que dans des institutions,
méme si ces institutions sont différentes des congreés traditionnels
ou des asiles d’antan. Cette différence entre institutions tradition-
nelles et institutions antipsychiatriques ne peut d’ailleurs étre qu’un
renversement : a l'asile oppressif, on oppose l'asile ouvert ; a un
certain type d’expert, on oppose des non-experts qui redeviennent
immédiatement des experts, sans avoir les qualifications sociale-
ment reconnues ; a un type de congres, on oppose un autre type de
réunions. Le personnel et les termes sont inversés dans une certaine
mesure, mais on ne peut échapper a l'institutionnalisation. Car si
on la refuse, le mouvement risque de péricliter, de ne pas s'é-
tendre ; or, il y a un aspect messianique chez de nombreux antipsy-
chiatres. Et si on ['accepte, on retombe dans le piege institutionnel.
Le choix de I'institutionnalisation a donc pour conséquence d’en-
trainer la disparition de l'antipsychiatrie en tant que mouvement
marginal ; le refus de I'institutionnalisation entrainerait la dispari-
tion de l'antipsychiatrie.

Or I'antipsychiatrie, qui refuse de poser un certain nombre de
questions, a une utilité sociale certaine. Elle permet le retour d’un
nouveau type d’experts, sauvant la notion d’expertise ; elle permet
aussi d'éluder un certain nombre de questions en restant au sein de
I'univers de 1'individuel.

Département de I'Education,
Université McGill.



276 PHILOSOPHIQUES
REFERENCES

BASAGLIA, Giovanni, 1970, Paris, Editions du Seuil.

BATESON, Gregory, JACKSON, D.D., HALEY, J., WEAKLAND,
J., 1956, « Toward A Theory of Schizophrenia », Behavorial
Science, 1, 251.

BOYERS, Robert et Robert Orrill, 1971, R.D. Laing and Anti-
Psychiatry, New York, Harper and Row.

CASTEL, Robert, 1973, Le Psychanalysme, Paris, Maspero.
CHAUVIN, Rémy, 1972, Les Surdoués, Paris, Le Seuil.

COOPER, David, 1967, 1970, The Death of the Family, New
York, Random House.

GARFINKEL, Harold, 1967, Studies in Ethnomethodology,
Berkeley, Calif. University of California Press.

GENTIS, Robert, 1971, Guérir la vie, Paris, Maspéro.
1975, Les murs de ['asile, Paris, Maspéro.

JERVIS, Giovanni, 1977, Le mythe de antipsychiatrie, Paris,
Solin.

LAING, Ronald D., 1960, The divided self, New York, Pantheon
Books.
1961, Self and Others, London, Tavistock Publications.
1967, The Politics of Experience, Harmondsworth, Penguin.
1971, The Politics of the Family, London, Tavistock.

LAING, Ronald D. et A. Esterson, 1964, Sanity, Madness and the
Family, London, Tavistock.

MERTON, Robert K., 1968, Social Theory and Social Structure,
New York, Free Press.
1971, « Insiders and Outsiders : An Essay in the Sociology
of Knowledge », American Journal of Sociology.

SEDGWICK, Peter, 1971, « R.D. Laing: Self, Symptom and
Society » in Boyers, Robert and Robert Orrill, op. ciz., pp. 1-
50.

SzASz, Thomas S., 1961, The Myth of Mental Iliness, New
York, Harper and Row.



