
Érudit est un consortium interuniversitaire sans but lucratif composé de l'Université de Montréal, l'Université Laval et l'Université du Québec à

Montréal. Il a pour mission la promotion et la valorisation de la recherche. Érudit offre des services d'édition numérique de documents

scientifiques depuis 1998.

Pour communiquer avec les responsables d'Érudit : erudit@umontreal.ca 

Article

 
Michel Laferrière
Philosophiques, vol. 4, n° 2, 1977, p. 267-276.

 
 
 
Pour citer la version numérique de cet article, utiliser l'adresse suivante :
http://id.erudit.org/iderudit/203077ar

Note : les règles d'écriture des références bibliographiques peuvent varier selon les différents domaines du savoir.

Ce document est protégé par la loi sur le droit d'auteur. L'utilisation des services d'Érudit (y compris la reproduction) est assujettie à sa politique

d'utilisation que vous pouvez consulter à l'URI http://www.erudit.org/documentation/eruditPolitiqueUtilisation.pdf

Document téléchargé le 18 juillet 2010 02:30

« Les pièges de l’antipsychiatrie »



LES PIÈGES DE L'ANTIPSYCHIATRIE 

par Michel Laferrière 

L'antipsychiatrie est à la mode et on pourrait, en para­
phrasant Rémy Chauvin, noter « la masse énorme des travaux qui se 
font toujours sur un sujet dans le vent, et Dieu sait s'il existe de ces 
sujets dans les sciences comme ailleurs » (Chauvin, 1972, p. 103). 
On pourrait aussi noter que des colloques, comme celui de Milan 
en 1976, des sessions, comme celle à laquelle nous participons, des 
publications, comme, par exemple, celles de Cooper (1967 et 
1970), de Laing (I960, 1967, 1969), de Laing et Esterson 
(1969), de Szasz (1961) en Angleterre, comme celles de Gentis 
(1970 et 1971) en France, de Basaglia (1970) en Italie, celle de 
Boyers et Orrill (1971) aux Etats Unis1 ont été consacrées à cette 
contestation, ou à cette tentative de contestation de la psychiatrie. 
On pourrait enfin remarquer que l'antipsychiatrie elle-même est 
devenue objet de contestation, comme le prouvent certaines inter­
ventions au Congrès de Milan2 ou le livre récent de Jervis (1977). 
On peut se demander pourquoi cette mode soudaine, et pourquoi 
un mot a pu servir à regrouper des théories et des pratiques psy­
chiatriques « radicales » au sens américain du terme. Nous essaie­
rons, après quelques remarques méthodologiques et une tentative 
de définition de la contestation protéiforme que constitue l'antipsy­
chiatrie, de proposer une analyse sociologique de l'apparition et de 
l'institutionnalisation de ce qui est peut-être un nouveau « mythe »3 

et d'en tirer certaines conséquences quant à sa théorie et à sa prati­
que. 

Tout d'abord, une précaution méthodologique me semble né-

1. Il serait trop long de donner ici une bibliographie qui se voudrait exhaustive des différents ou­
vrages groupés sous le vocable d'« antipsychiatriques ». 

2. Voir, par exemple, les témoignages de Roger-Pol DROIT dans Le Monde du 10 décembre 
1976, pp. 21-22. 

3. Pour reprendre le titre du livre de JERVIS (1977). 



268 PHILOSOPHIQUES 

cessaire. De quel droit, quelqu'un « qui n'en est pas » peut-il parler 
de la psychiatrie et de l'antipsychiatrie ? Car je n'en suis pas, à 
savoir que je ne suis reconnu, ou certifié, ni comme psychiatre, ni 
comme antipsychiatre, ni comme un quelconque autre psy-, ni 
comme « fou » (ce qui, au moins pour les antipsychiatres, me ferait 
reconnaître comme partie et/ou victime de l'univers psychia­
trique). Je pense pouvoir répondre à cette question de deux façons. 
D'une part, d'une façon « libérale » traditionnelle : je suis « socio­
logue », je peux donc traiter « en tant que sociologue », c'est-à-dire 
en tant qu'expert (si on admet qu'il existe une expertise sociolo­
gique) des problèmes que je veux, et qu'« on » me laisse aborder4. Et 
si on m'objecte, selon la même tradition libérale, que je ne com­
prendrai rien à la psychiatrie parce que je n'en fais pas partie, je 
pourrai répondre, comme Max Weber, qu'il n'est pas nécessaire 
d'être César pour comprendre César et que le Verstehen peut rem­
placer la stricte identité avec le sujet étudié. Je pourrais également 
invoquer les réflexions récentes de Robert King Merton, et les 
traduire en langage vulgaire : plus on est de fous, plus on rit, ou 
plutôt, plus on est de sociologues, plus on comprend, ou encore, en 
prenant le ton exhortatoire et ironique de Merton lui-même : 

« Insiders and Outsiders in the domain of knowledge, unite. You 
have nothing to lose but your claims. You have a world of unders­
tanding to win » (Merton, 1972, p. 44.)5 

Et si, d'une façon plus « radicale », on accuse la sociologie 
traditionnelle d'un pluralisme de mauvais aloi, en arguant qu'une 
somme d'erreurs ne fournit pas une vérité, on ne pourra, malgré 
tout, m'accuser de parler de l'antipsychiatrie sans en être, car on ne 
pourra fournir aucune justification épistémologique de la supério­
rité de ceux qui sont impliqués dans l'antipsychiatrie par rapport à 
ceux qui n'y participent pas. Au contraire, la plupart des tenants de 

4. Le « on » est ici volontairement vague, car je ne veux pas discuter les types de répression, de 
« tolérance répressive » et d'orientation de la recherche en science sociale. On sait bien, 
comme l'ont fait remarquer les sociologues radicaux américains, tels Veblen ou C W . Mills il 
y a longtemps, ou ceux de l'Union of Radical Sociologists, de {'Insurgent Sociologist, ou encore 

de nombreux marxistes, que les chercheurs en sciences sociales s'occupent beaucoup plus des 
groupes et des pays opprimés et exploités, dangereux ou potentiellement dangereux pour les 
groupes et pays dominants, que de ceux qui détiennent le pouvoir. Les mécanismes d'incitation 
et de coercition, tant en ce qui concerne les subventions que les structures mentales des cher­
cheurs et les paradigmes fondamentaux de diverses disciplines, commencent à peine à être 
étudiés. 

5. « Membres et non-membres dans le domaine de la connaissance, unissez-vous. Vous n'avez 
rien à perdre sauf vos affirmations. Vous avez un monde de compréhension à gagner. » 



LES PIÈGES DÉ LANTIPSYCHIATRIE 269 

l'antipsychiatrie récusent, comme nous le verrons plus loin, le rôle 
privilégié de psychiatre expert pour comprendre ceux qu'on a 
classés comme « malades », et on ne voit pas comment l'expertise, 
récusée dans un domaine comme un moyen de domination sociale, 
pourrait être appliquée comme critère d'exclusion de l'étude de ce 
domaine. La contestation, par ceux qui font partie de l'antipsy-
chiatrie, de l'étude par un non-expert reviendrait à nier l'une des 
bases fondamentales de l'antipsychiatrie elle-même.6 

Il est difficile de définir l'antipsychiatrie. Comme le note 
avec beaucoup de perspicacité Jervis (1977, pp. 11-14), le terme 
fait partie de ces mots et de ces concepts qu'un usage banal, fré­
quent et facile a vidé de tout sens spécifique, permettant ainsi son 
appropriation par une culture bourgeoise moyenne. Nous revien­
drons plus tard sur les causes et les conséquences de cette appro­
priation, mais nous pouvons tout d'abord noter que le terme a été 
rendu populaire par la publication du livre de Cooper (1967) et 
par les écrits de Laing, en association le plus souvent avec Cooper 
et Esterson. On trouve dans les écrits de ces trois auteurs les résul­
tats de leurs expériences cliniques : Laing, dans The Divided Self 
(I960), présente certaines idées que l'on retrouve, à divers degrés, 
dans les différents courants de l'antipsychiatrie. Ainsi, par 
exemple, l'attention que le thérapeute peut porter aux malades, 
même à ceux qui ont été étiquetés comme des « schizophrènes 
chroniques », entraîne des résultats encourageants, comme ceux que 
Laing lui-même a pu obtenir lors de sa pratique dans un hôpital 
municipal de Glasgow (Sedgwick, 1971, p. 3). La conduite des 
malades considérés comme psychotiques peut être interprétée 
comme ayant un sens ; ce sens n'est pas celui que les psychiatres 
traditionnels peuvent lui reconnaître, à savoir celui d'un symptôme 
d'un dérangement, mais celui d'une réponse à une situation, en 
fonction de relations avec certaines personnes de son entourage. 

6. Nous sommes restés, au cours de cette brève discussion, au niveau de la discussion épistémolo-
gique traditionnelle, à savoir comment le chercheur peut-il arriver à un certain type de con­
naissance malgré son appartenance à un certain nombre de groupes et à une certaine classe 
sociale. J'ai tenté de montrer, dans une communication au Congrès annuel de la Société Ca­
nadienne d'Ethnologie, tenu à Halifax en 1976, que les problèmes épistémologiques mis de 
l'avant par certains groupes minoritaires aux États-Unis (tels les noirs, les femmes et les ho­
mosexuels), et auxquels Merton proposait une réponse, pouvaient être posés de façon très 
différente en suivant une problématique marxiste : le groupe professionnel ou ethnique d'ap­
partenance, ou la classe sociale d'origine du chercheur individuel devient alors un problème 
sans importance ; ce qui est important, c'est la vision du monde que son oeuvre exprime. 



270 PHILOSOPHIQUES 

Parmi cet entourage, la famille, au sein de laquelle l'individu 
arrive sans défense, joue un rôle primordial. En un sens, l'analyse 
que fait Laing dans The Politics of Experience (1967), dans The 
Politics of the Family (1971), celle qu'il a tirée, avec Esterson, de 
ses réflexions sur son travail au Tavistock Institute (Laing et Es­
terson, 1964), ou la diatribe de Cooper (1970) contre la famille 
sont proches de l'analyse que font les interactionnistes américains 
en psychiatrie, tel par exemple Gregory Bateson (Bateson et al., 
1956) : pour eux, la maladie mentale que l'on appelle schi­
zophrénie traduit des demandes nombreuses et contradictoires im­
posées à l'individu, qui est pris et ne peut s'en sortir. Cependant les 
vues des trois Anglais diffèrent de celles de leurs collègues améri­
cains, car ils refusent de reconnaître l'existence de la schi­
zophrénie : 

« Nous n'acceptons pas la « schizophrénie » comme un fait biochi­
mique, neurophysiologique ou psychologique ; nous pensons que 
c'est une erreur, avec le type d'évidence dont nous disposons actuel­
lement, de penser que c'est un fait. Nous ne présupposons pas son 
existence » (Laing et Esterson, 1964, p. 12). 

Selon les antipsychiatres anglais, la schizophrénie, et toutes 
les maladies mentales, sont des créations sociales, en ce sens que 
non seulement elles sont les réponses de l'individu à certaines 
pressions, mais encore qu'elles sont créées par l'action du psychia­
tre qui peut classer l'individu, avec l'aide de sa famille le plus 
souvent, dans une certaine catégorie. Les antipsychiatres anglais 
rejoignent ici tout un courant philosophique américain, dont l'im­
portance a été capitale en épistémologie et dans les sciences socia­
les, celui de la phénoménologie. On retrouve ce courant en sociolo­
gie, avec Cooley et sa notion de « moi-miroir » (looking glass self), 
et avec W.I. Thomas et sa notion de définition de la situation7 ; en 
psychologie sociale, avec George H. Mead ; en philosophie, avec 
surtout Alfred Schutz, dans les années vingt, et plus récemment 
avec le courant ethnométhodologique (Garfinkel, 1967, par 
exemple). Or ce qui est frappant chez tous ces auteurs, c'est qu'ils 
considèrent la perception individuelle et l'interaction entre deux 
personnes, ou au sein d'un petit groupe, comme étant la base de la 
structure sociale et comme devant servir de paradigme fonda­
mental pour expliquer la réalité sociale. Ainsi ces auteurs refusent 

7. Voir, par exemple, le chapitre de MERTON sur le groupe de référence, in MERTON, 1968. 



LES PIÈGES DE L'ANTIPSYCHIATRIE 271 

Tidée d'une société « gros animal », héritage durkheimien des 
sciences sociales américaines, mais ils ne peuvent pas, d'un autre 
côté, trouver comme élément d'explication ce qui peut dépasser l'in­
teraction entre deux individus. Les notions de classe sociale, ou de 
société, par exemple, n'ont aucune fonction heuristique pour eux, 
si ce n'est dans la mesure où elles sont construites par des individus 
au cours d'une interaction sociale. La matrice des relations inter­
individuelles est le seul élément permettant d'expliquer la cons­
truction de la société, comme la matrice des relations sociales, en 
particulier au sein de la famille, permet de comprendre la conduite 
des individus. La question est de savoir pourquoi les relations so­
ciales entre différents individus, et en particulier entre différents 
membres de la famille, sont ce qu'elles sont, d'expliquer les 
pressions contradictoires (le « double bind » de Bateson) et la 
genèse des conduites individuelles, genèse qui peut avoir pour ori­
gines des pressions sociales supraindividuelles, et non conscientes 
pour les individus. La perspective d'un certain freudo-marxisme 
est, par exemple, complètement exclue des premiers travaux de 
Laing ou de ceux de Bateson. 

La seconde théorie que l'on retrouve chez la plupart des an­
tipsychiatres concerne le rôle du psychiatre lui-même dans la créa­
tion de ce qui a été socialement désigné comme maladie mentaie. 
L'influence de la phénoménologie est ici aussi très marquée ; on 
retrouve ces vues également parmi de nombreux sociologues amé­
ricains spécialistes de la déviance, en particulier parmi les théori­
ciens de la théorie de 1'« étiquetage » {labelling theory), selon les­
quels un fait social n'existe que parce qu'il a été nommé, et donc 
reconnu. Aux Etats-Unis, Thomas S. Szasz a montré comment, 
historiquement, la notion d'hystérie a pu devenir l'un des moyens 
classificatoires employés par certains experts, les médecins psychia­
tres, et comment ces experts ont le pouvoir de créer des concepts et 
de les appliquer à certains individus. Selon Szasz : 

« On a l'habitude de définir la psychiatrie comme étant la spécia­
lité médicale qui s'occupe de l'étude, du diagnostic et du traitement 
des maladies mentales. Cette définition est pernicieuse et trom­
peuse. La maladie mentale est un mythe. Les psychiatres ne s'occu­
pent pas de maladies mentales et de leurs traitements. Dans leur 
pratique réelle, ils s'occupent de problèmes existentiels personnels, 
sociaux et éthiques » (Szasz, 1961, p. 269). 

Bien que, tout comme Laing, Szasz reconnaisse que la classi-



272 PHILOSOPHIQUES 

fication définit le malade mental, il ne résout pas plus le problème 
de savoir d'où vient le pouvoir du psychiatre de faire admettre son 
diagnostic et sa classification, et il n'essaie pas non plus de donner 
une interprétation de l'histoire de l'exclusion, comme a pu le faire 
Foucault, ou de sa fonction dans nos types de sociétés. 

Lié à cette théorie selon laquelle la maladie mentale est créée 
par un expert, le psychiatre, on trouve un courant antipsychiatrique 
critique des psychiatres et des institutions dans lesquelles fonc­
tionnent les asiles. Le rôle du psychiatre devient alors d'aider le 
« fou » à accomplir le « voyage » au bout duquel il renaîtra, 
comme, par exemple, l'a tenté Laing dans la communauté théra­
peutique de Kingsley Hall8. La contestation des définitions et du 
rôle répressif des psychiatres par les tenants de l'antipsychiatrie a 
entraîné une tentative de critique et de redéfinition du rôle de 
l'asile. L'asile ne doit plus être alors un lieu où les psychiatres 
peuvent contrôler un patient, menace sociale, mais une commu­
nauté thérapeutique pour « guérir la vie », pour reprendre le titre 
du livre de Gentis (1971). Ont été classés comme antipsychia­
triques également ces expériences qui tendent à détruire le rôle 
traditionnel de l'asile, comme celle de Laing en Angleterre, celle 
de l'équipe de La Borde en France, ou celle de Basaglia à Gorizia 
en Italie (Basaglia, 1970). Ces tentatives concernant la pratique 
institutionnelle de la psychiatrie voudraient détruire, ou au moins 
limiter, le pouvoir d'expert du psychiatre, en faisant participer les 
« prolétaires » de l'asile, « malades » et personnel infirmier. Cette 
tendance n'explicite en général pas pourquoi le personnel infirmier 
est plus à même d'aider le fou, si ce n'est parce qu'il en a une prati­
que beaucoup plus proche. Tel est, par exemple, l'argument que 
l'on peut trouver dans le dernier livre de Gentis (1975), argument 
assez faible, car les infirmiers peuvent, eux aussi, mépriser les 
malades et les maltraiter. Un paupérisme de bon aloi ne devrait pas 
remplacer une analyse empirique de la situation de l'asile ni une 
analyse théorique de la position des non-médecins et des non-fous 
au sein de l'asile. 

Le dernier courant que l'on trouve dans ce qu'on appelle l'an­
tipsychiatrie, le plus radical aussi, concerne l'attitude vis-à-vis du 
8. Il faudrait noter l'attrait que peut avoir la notion de « voyage », celui du schizophrène compa­

rable à bien d'autres, et à bien d'autres « expériences ». Le langage de Laing correspond tout à 
fait à celui des années soixante, ce qui peut expliquer sa popularité, sans qu'on puisse détermi­
ner à coup sûr lequel a influencé l'autre. 



LES PIÈGES DE L'ANTIPSYCHIATRIE 273 

rôle du « fou » dans la société. Pour certains, le « fou », contestant 
la normalité dominante, est révolutionnaire et doit être armé pour 
combattre la société capitaliste dominante, « armé » parfois non 
seulement du soutien de ceux qui l'entourent, mais encore, pour 
certains allemands, armé de fusils. Le fou rejoint alors les autres 
contestataires radicaux, les femmes, les noirs, les groupes ethniques 
opprimés, les homosexuels, tous les groupes en situation minori­
taire qui veulent un changement social caractérisé par la fin de la 
normalité dominante. Le fou, parce que menace de l'ordre public, 
devient ipso facto révolutionnaire. 

Si on examine les différentes idées et les pratiques énumérées 
plus haut, on se rend très vite compte que l'antipsychiatrie est un 
simple renversement de certaines idées et pratiques de la psychia­
trie traditionnelle. Que le discours du « fou » ait un sens et soit 
une réponse à une situation, toute la psychanalyse l'accepte comme 
prémisse fondamentale. Que des pressions contradictoires entraî­
nent des difficultés pour l'individu, toute la pratique des travail­
leurs sociaux et des conseillers en orientation le prouve et en fait le 
fondement de son action. Que les définisseurs de problèmes indi­
viduels et sociaux créent ces problèmes en les conceptualisant et en 
les portant à la connaissance des individus, les sociologues des pro­
blèmes sociaux en débattent depuis des années. Cependant il fau­
drait savoir ce que l'antipsychiatrie ne dit pas, et, ne le disant pas, 
occulte. Robert Castel a montré l'occultation des relations de 
pouvoir au sein de la relation analyste-analyse dans la psychanalyse 
traditionnelle, et les conséquences politiques de cette occultation 
(Castel, 1973). On pourrait tenter la même aventure avec l'an­
tipsychiatrie. Restant au niveau de l'individu, l'antipsychiatrie 
refuse de voir les origines sociales de la conduite qualifiée de psy­
chotique. De même, accusant le psychiatre, l'antipsychiatrie refuse 
de voir d'où et pourquoi le psychiatre tient son pouvoir. Donnant 
le pouvoir au fou, parce que contestataire, ou à l'infirmier, parce 
que méprisé, l'antipsychiatrie risque de sombrer dans une espèce de 
romantisme révolutionnaire, similaire à celui qui, chez certains 
marxistes vulgarisateurs et vulgaires, fait du prolétariat une classe 
privilégiée et messianique sans offrir de justification théorique du 
rôle révolutionnaire de la classe ouvrière. Or, il me semble que 
deux dangers guettent cette antipsychiatrie messianique. Tout 
d'abord, le « fou » peut ne pas se révéler révolutionnaire, mais 
n'aspirer qu'à être « guéri » selon les critères de la normalité domi-



274 PHILOSOPHIQUES 

nante (on peut voir à ce sujet le livre de Basaglia, 1970, et les té­
moignages de « malades » qu'il contient). La naïveté des partisans 
de l'antipsychiatrie est parfois comparable à celle de certains 
« radicaux » américains, qui ont conclu trop vite, dans les années 
soixante, que la position de groupe minoritaire entraînait automa­
tiquement des vues révolutionnaires. Nombre de recherches sem­
blent prouver que, sur de très nombreuses questions, la grande ma­
jorité des Noirs américains, par exemple, ont des opinions et des 
attitudes comparables à celles de la majorité de la population des 
Etats-Unis. Ainsi, il semble que les tenants de l'antipsychiatrie con­
fondent ce qu'un marxiste appellerait position de classe et cons­
cience de classe ; les conséquences d'une telle confusion au niveau 
de la pratique sont l'échec de toute action. 

Un autre aspect des idées tenues pour antipsychiatriques est 
leur aspect élitiste. Les « opprimés » deviennent ceux qui peuvent 
effectuer le voyage, ceux qui détiennent une certaine vérité, sans 
que jamais d'ailleurs on puisse savoir si cette vérité et cette parole 
qu'on leur rend sont la leur ou celle du psychiatre. Car le refus 
d'une analyse en terme de pouvoir entraîne la suppression d'une 
question fondamentale : le « fou », devant un antipsychiatre ou 
dans une institution antipsychiatrique, a-t-il plus le pouvoir de 
« définir la situation » que dans une situation de psychiatrie tradi­
tionnelle ? Ou l'expert, qu'il soit antipsychiatre, infirmier, 
assemblée de l'hôpital ou autre « fou », n'impose-t-il pas, à cause 
de son pouvoir social, sa définition de la situation ?9 N'y-a-t-il pas, 
en antipsychiatrie, un simple renversement du paradigme tradi­
tionnel de la psychiatrie ? 

Le dernier élément qui peut rendre l'antipsychiatrie dans une 
certaine mesure suspecte, c'est son institutionnalisation. L'antipsy­
chiatrie est devenue une mode, elle s'est répandue souvent comme 
un discours creux (voir Jervis, 1977), mais elle est aussi devenue 
une quasi-discipline. Laing a présenté au cours des années soixante 
ses idées dans un certain nombre de revues destinées au grand 
public, telles Peace News, Views, New Left Review, New Society, 
Psychedelic Review, ainsi qu'à l'Institute of Contemporary Arts et 
lors du First International Congress of Social Psychiatry, et à la 
Dialectics of Liberation Conference à Londres en 1967. Sur le con-

9. On pourrait se demander, par exemple, s'il existe un « sexisme » parmi les fous, ou une hiérar­
chie, au sein de la communauté asilaire, parmi les différents types de « maladies mentales ». 



LHS PIÈGES DEVANTIPSYCHIATRIE 275 

tinent, le Réseau International a été créé en 1975 (Jervis, 1977, p. 
33). Le dernier élément qui prouve combien l'antipsychiatrie s'est 
institutionnalisée, ce sont les critiques qui lui sont adressées. L'an­
tipsychiatrie a déjà ses renégats, Laing et Szasz, par exemple. 
Cooper, quant à lui, a déclaré regretter l'emploi du terme. Elle a 
également ses critiques de droite, avec les psychiatres traditionnels 
chez qui on constate un retour à une analyse biologique des causes 
des maladies mentales et un renouveau de la chirurgie psychia­
trique (avec des propositions pour un système de lobotisation per­
fectionné, pour certains criminels, aux États-Unis par exemple) ; 
ses critiques de gauche aussi, comme l'ont prouvé les attaques 
menées contre les nouveaux psychiatres promoteurs du mouvement 
Psichiatria Democratica (Jervis, 1977, p. 6). Mais cette institu­
tionnalisation semble inévitable, car l'antipsychiatrie est une prati­
que, et cette pratique ne peut se faire que dans des institutions, 
même si ces institutions sont différentes des congrès traditionnels 
ou des asiles d'antan. Cette différence entre institutions tradition­
nelles et institutions antipsychiatriques ne peut d'ailleurs être qu'un 
renversement : à l'asile oppressif, on oppose l'asile ouvert ; à un 
certain type d'expert, on oppose des non-experts qui redeviennent 
immédiatement des experts, sans avoir les qualifications sociale­
ment reconnues ; à un type de congrès, on oppose un autre type de 
réunions. Le personnel et les termes sont inversés dans une certaine 
mesure, mais on ne peut échapper à l'institutionnalisation. Car si 
on la refuse, le mouvement risque de péricliter, de ne pas s'é­
tendre ; or, il y a un aspect messianique chez de nombreux antipsy­
chiatres. Et si on l'accepte, on retombe dans le piège institutionnel. 
Le choix de l'institutionnalisation a donc pour conséquence d'en­
traîner la disparition de l'antipsychiatrie en tant que mouvement 
marginal ; le refus de l'institutionnalisation entraînerait la dispari­
tion de l'antipsychiatrie. 

Or l'antipsychiatrie, qui refuse de poser un certain nombre de 
questions, a une utilité sociale certaine. Elle permet le retour d'un 
nouveau type d'experts, sauvant la notion d'expertise ; elle permet 
aussi d'éluder un certain nombre de questions en restant au sein de 
l'univers de l'individuel. 

Département de l'Education, 
Université McGiIl. 



276 PHILOSOPHIQUES 

RÉFÉRENCES 

BASAGLIA, Giovanni, 1970, Paris, Éditions du Seuil. 

BATESON, Gregory, JACKSON, D.D., HALEY, J., WEAKLAND, 
J., 1956, « Toward A Theory of Schizophrenia », Behavorial 
Science, I, 251. 

BOYERS, Robert et Robert Orrill, 1971, R.D. Laing and Anti-
Psychiatry, New York, Harper and Row. 

CASTEL, Robert, 1973, Le Psychanalysme, Paris, Maspero. 

CHAUVIN, Rémy, 1972, Les Surdoués, Paris, Le Seuil. 

COOPER, David, 1967, 1970, The Death of the Family, New 
York, Random House. 

GARFINKEL, Harold, 1967, Studies in Ethnomethodology, 
Berkeley, Calif. University of California Press. 

GENTIS, Robert, 1971, Guérir la vie, Paris, Maspéro. 
1975, Les murs de l'asile, Paris, Maspéro. 

JERVIS, Giovanni, 1977, Le mythe de Vantipsychiatrie, Paris, 
Solin. 

LAING, Ronald D., I960, The divided self, New York, Pantheon 
Books. 
1961, Self and Others, London, Tavistock Publications. 
1967, The Politics of Experience, Harmondsworth, Penguin. 
1971, The Politics of the Family, London, Tavistock. 

LAING, Ronald D. et A. Esterson, 1964, Sanity, Madness and the 
Family, London, Tavistock. 

MERTON, Robert K., 1968, Social Theory and Social Structure, 
New York, Free Press. 
1971, « Insiders and Outsiders : An Essay in the Sociology 
of Knowledge », American Journal of Sociology. 

SEDGWICK, Peter, 1971, «R.D. Laing: Self, Symptom and 
Society » in Boyers, Robert and Robert Orrill, op. cit., pp. 1-
50. 

SZASZ, Thomas S., 1961, The Myth of Mental Illness, New 
York, Harper and Row. 


