contrepoints.org

"Le mythe de la maladie mentale', de Thomas
Szasz

Contrepoints

Par Thomas Szasz.
Un article de Nicomaque.

Thomas Szasz

le mythe
de
la maladie
mentale

Payot

Le titre de cet ouvrage en exprime exactement la
these : il dit que la maladie mentale est, en tant que concept, un mythe et que, en tant qu’événement
particulier et concret, le phénomene qualifié de maladie mentale est une maladie métaphorique. En
d’autres termes, la maladie mentale est un langage et non pas une lésion ; la pratique psychiatrique
fait quelque chose avec ce langage ou a ce langage, elle fait quelque chose avec les gens qui
utilisent ce langage (en abusent) ou a ces gens — elle n’opere ni diagnostic ni traitement d’une
maladie.

Nous pourrions donc dire trés simplement, et a mon avis a juste titre, que le malade mental
s’exprime dans 1’énigme du « symptome psychiatrique », et que le psychiatre répond dans la contre-
énigme du « diagnostic psychiatrique » et du « traitement psychiatrique ». Tout ceci est parfait pour
des gens qui ne désirent pas réellement se rencontrer face a face, qui ne désirent pas réellement se
comprendre mutuellement. C’est-a-dire pour une large proportion de la race humaine. Mais c¢’est


https://www.contrepoints.org/2014/08/02/175620-le-mythe-de-la-maladie-mentale-de-thomas-szasz
http://nicomaque.com/
http://www.wikiberal.org/wiki/Thomas_Szasz
http://www.amazon.fr/mythe-maladie-mentale-Thomas-Szasz/dp/2917952059?tag=liberauxorg-21

une chose parfaitement inacceptable pour ceux qui désirent rencontrer leurs camarades humains
comme des personnages et non pas sur la table d’autopsie, ni derriere les portes closes de 1’asile
d’aliénés ou méme allongés sur le divan analytique mais face a face ; pour ceux qui désirent
comprendre leurs compagnons humains — non pas comme des patients malades, non pas comme des
fous ni méme des névrosés, mais comme des compagnons qui font preuve d’imagination.

S’il est vrai, comme je le prétends, que ce que nous appelons aujourd’hui « maladie mentale » est
un faux concept de notre €re scientifique, d’une époque qui voit des problémes compliqués 1a ou
elle est en face de solutions évidentes, nous devrions nous attendre a ce que les écrivains qui
vivaient jadis n’aient éprouvé aucune difficulté a comprendre ce qui nous semble étre de
mystérieuses maladies mentales. C’est exactement ce qui se passe lorsque nous lisons Shakespeare
ou Moliere.

Dans Le Médecin malgré lui (1666), Moliere expose de la maniere la plus simple et la plus directe
qui soit, ce que les psychiatres modernes qualifient prétentieusement de « psychodynamique de
I’hystérie de conversion ». Sganarelle, blicheron qui incarne un médecin, est appelé pour traiter
Lucinde, jeune fille qui a perdu la voix. Méme avant que Sganarelle voie sa « patiente », Molicre
nous dit par la bouche de Jacqueline, ce que Charcot et Freud ont « découvert » avec peine, plus de
deux siecles plus tard :

Jacqueline : « ... et la meilleure médecine que [’on pourrait bailler a votre fille, ce serait, selon moi,
un biau et bon mari, pour qui elle eiit de I’amitie. »

En 1914, évoquant son apprentissage chez Charcot, pendant 1’hiver 1885-1886, Freud rapporte
I’histoire suivante :

« ... a l'une des soirées de Charcot, je me trouvais pres du grand maitre auquel Brouardel faisait le
récit visiblement fort intéressant d’'un événement qui lui était arrivé pendant la journée. J entendis
a peine le début, mais peu a peu mon attention fut attirée par ce qu’il disait : un couple de jeunes
mariés, d’'un pays lointain de [’Orient, la femme gravement malade, le mari soit impuissant soit
excessivement maladroit. Tachez donc, entendis-je Charcot répéter, je vous assure, vous y arriverez

(D). »

Brouardel qui parlait moins fort a dii alors exprimer son étonnement de ce que des symptomes tels
que ceux que manifestait cette jeune femme aient pu se produire dans de telles circonstances. Car
soudain Charcot s’écria avec une grande animation « Mais dans des cas pareils, ¢’est toujours la
chose génitale, toujours, toujours, toujours » (1) et, croisant ses bras sur son estomac, il se mit a
sautiller avec la vivacité qui était sienne. Je sais que pendant un instant je fus presque saisi de
stupeur et que je me suis dit a moi-méme : « Mais alors, s’il le sait, pourquoi ne le dit-il pas (3) ? »

Freud raconte alors une expérience analogue qu’il fit au début de sa pratique privée a Vienne ;
rencontrant son ami le gynécologue Chrobak, celui-ci lui dit :

« La seule prescription pour une telle maladie... Nous la connaissons bien mais ne pouvons pas
["ordonner. C’est :

Rp. Penis normalis
dosim
Repetatur !

Je n’avais jamais entendu prescrire une telle chose et j ’aurais volontiers hoché la téte devant le
cynisme de mon brave ami. »

Ce qui, pour Moliére et pour ses auditeurs de 1666, était un fait tout simple, est donc devenu en
1914, pour Freud, un choquant cynisme, et, pour son auditoire, une obscénité impensable. Avec
quelle justesse et quelle divination Moliére a-t-il noté dans le Malade imaginaire :

Béralde : « Oui, I'on n’a qu’a parler; avec une robe et un bonnet (de médecin)



tout galimatias devient savant et toute sottise devient raison » (Acte 111, sc. 14).

Mais revenons au Médecin malgré lui. Sganarelle arrive chez Géronte et on lui amene Lucinde. Il
lui demande : « Qu’avez-vous, quel est le mal que vous sentez ? » Elle répond par gestes,
impliquant par l1a qu’elle peut entendre mais non parler.

Sganarelle : « ...Je ne vous entends point. Quel diable de langage est-ce la ? » Géronte :
« Monsieur, c’est la sa maladie. Elle est devenue muette, sans que jusqu’ici on en ait pu savoir la
cause ; et c’est un accident qui a fait reculer son mariage ».

Sganarelle : « Et pourquoi ? »
Géronte : « Celui qu’elle doit épouser veut attendre sa guérison pour conclure les choses. »
Sganarelle : « Et qui est-ce sot la ? qui ne veut pas que sa femme soit muette ?

Plit a Dieu que la mienne eiit cette maladie. Je me garderais bien de la vouloir guérir » (Acte 11,
sc. IV).

En quelques lignes, nous voila dévoilé tout le sens de cette charade — de cette maladie mentale :
Lucinde ne veut pas du mari que son pere lui a choisi et elle a réussi a retarder le mariage.
Sganarelle note que la mutité chez une jeune et jolie femme peut étre une calamité ou une
bénédiction suivant le point de vue de I’observateur. Et Moliére montre bien que la mutité est le «
symptome » d’une « maladie » que Géronte voudrait voir « guérie », mais pas Lucinde. Léandre, le
jeune homme que Lucinde veut épouser, résume les choses ainsi :

(parlant a Sganarelle) :

Léandre : « Vous saurez donc, Monsieur, que cette maladie que vous voulez guérir est une feinte
maladie. Les médecins ont raisonné la-dessus comme il faut et ils n’ont pas manqué de dire que
cela procédait, qui du cerveau, qui des entrailles, qui de la rate, qui du foie ; mais il est certain que
["amour en est la véritable cause et que Lucinde n’a trouvé cette maladie que pour se délivrer d’un
mariage dont elle était importunée. » (Acte 111, sc. 1).

Sganarelle « guérit » bientot Lucinde qui, ayant recouvré la voix, ne s’exprime que trop clairement :
9 9

Lucinde (a Géronte) : « Il n’est puissance paternelle qui me puisse obliger a me marier malgré
moi ».

Géronte : « Jai... »

Lucinde : « Mon ceeur ne saurait se soumettre a cette tyrannie... Et je me jetterais plutot dans un
couvent que d’épouser un homme que je n’aime point... »

Géronte : « Ah! quelle impétuosité de paroles ! Il n’y a pas moyen d’y résister. (A Sganarelle)
Monsieur, je vous prie de la faire redevenir muette ».

Sganarelle : « C’est une chose qui m’est impossible. Tout ce que je puis faire pour votre service est
de vous rendre sourd, si vous voulez » (Acte Ill, sc. 7).

Tout commentaire serait de trop. Toutefois, je dirai que depuis Moliére nous avons fait des progres.
Aujourd’hui les psychiatres savent rendre Lucinde a nouveau muette ... par la cure de sommeil,
I’¢électrochoc, la lobotomie frontale, s’il le faut.



Thomas Szasz

Lorsque j’ai écrit cet ouvrage, ce qui me parait a présent bien €loigné, j’avais a I’esprit un but précis
: je voulais préciser ce que les malades mentaux et les psychiatres font les uns avec les autres. Il me
semblait alors, et c’est encore ce que je pense, que ce qui caractérise la psychiatrie ¢’est une
pléthore d’écoles psychiatriques concurrentes dont chacune déclare que les idées qu’elle défend et
les pratiques qui sont les siennes sont le seul systéme correct- ainsi qu’ont coutume de le faire les
systémes religieux qui se font concurrence et dont chacun prétend que ses croyances et que ses rites
sont la véritable foi.

Il importe de ne pas perdre de vue que je n’expose pas dans Le Mythe de la maladie mentale, pas
plus que dans tout autre ouvrage sur le méme sujet, ma conception particuliere de ce qu’est «
réellement » la maladie mentale ou de ce que « devrait étre » une pratique psychiatrique correcte.
Pour moi, il n’y a pas de maladie mentale ; pour moi, ce terme se réfere, en fait, a un désagrément,
qualifié¢ métaphoriquement de maladie. Pour moi, le diagnostic psychiatrique n’existe pas et le
traitement psychiatrique pas davantage ; ces termes qualifient seulement tout ce que font les
psychiatres qui jouissent d’une Iégitimation sociale avec les soi-disant malades mentaux et ce qu’ils
font a ces « malades » ; pour moi, des actes pseudomédicaux sont désignés sur le plan métaphorique
comme des diagnostics et des traitements.

Bref, plutdt que de présenter ma propre idéologie et ma propre technologie psychiatriques, j’ai tenté
de démystifier et de démythologiser ce que disent et font tant les malades mentaux que les
psychiatres.

Cette recherche de clarté a une longue histoire, bien tracée, qui va des anciens Grecs a nos jours. Or,
parmi ceux qui se sont battus pour la clarté¢ du langage, les Francais ont toujours été bien
représentés. Ainsi, Voltaire notait que le« génie de la langue (du frangais) est la clarté et I’ordre ». Et
Rivarol déclarait : « Ce qui n’est pas clair n’est pas frangais. »

La maxime de Rivarol pénétre au coeur de mes idées sur le langage de la folie et de sa médecine. Il
suffit d’inverser cette formule pour I’accorder parfaitement avec les faits : «Si ¢’est clair, ce n’est ni
folie, ni psychiatrie. » Autrement dit, s’efforcer de comprendre tant les « symptdmes » mentaux que
les « guérisons psychiatriques » implique déchiffrer la signification de ce que proférent des
personnes qui explicitement ou involontairement (inconsciemment) parlent de maniére obscure. Si
elles s’exprimaient clairement, on ne les prendrait ni pour des fous ni pour des psychiatres.

Je souhaite n’étre considéré ni comme 1’un ni comme 1’autre. Je souhaite qu’on me prenne pour un
homme qui a au moins tenté — que ce soit avec ou sans succes -de reprendre la tradition que Moliére
et Voltaire, Jules Romains et Albert Camus représentent, chez les gens de langue frangaise.

ler janvier 1973.
CONCLUSION

On a I’habitude de définir la psychiatrie comme une spécialité médicale qui s’intéresse a 1’étude, au
diagnostic et au traitement de la maladie mentale. Cette définition est fallacieuse et fausse. La


https://i2.wp.com/www.contrepoints.org/wp-content/uploads/2012/09/Thomas_Szasz.jpg

maladie mentale est un mythe. Les psychiatres ne s’intéressent pas plus a la maladie mentale qu’a
son traitement. Dans la pratique, ils ont affaire a des problémes personnels, sociaux et éthiques de
I’existence. J’ai dit que de nos jours I’idée que quelqu’un« a une maladie mentale » est, sur le plan
scientifique, paralysante. Elle fournit un support professionnel a la rationalisation populaire qui veut
que les problémes de I’existence, ressentis et exprimés en termes de prétendus symptomes
psychiatriques, soient fondamentalement semblables aux maladies corporelles. En outre, le concept
de maladie mentale sape le principe de responsabilité personnelle sur lequel reposent toutes les
institutions libres. Pour I’individu, la notion de maladie mentale I’empéche d’adopter une attitude
critique vis-a-vis de ses conflits, que cachent et révelent a la fois ses symptomes. Pour la société,
elle empéche de considérer I’individu comme une personne responsable et invite, en revanche, a le
traiter comme un patient irresponsable.

Bien que des forces institutionnelles puissantes aident de tout leur poids a conserver, par tradition,
les problémes psychiatriques a I’intérieur du cadre conceptuel de la médecine, le défi moral et
scientifique est clair : nous devons réexaminer et redéfinir le probleme de la « maladie mentale » de
fagon a I’enserrer dans une science de I’homme moralement explicite. Ce qui exigerait, bien sir,
une révision radicale de nos idées sur la « psychopathologie » et sur la « psychothérapie » — la
premicre devant étre congue en termes d’utilisation des signes, d’obéissance a une reégle, et de jeu ;
la seconde, en termes de relations humaines et d’arrangements sociaux favorisant certains types
d’apprentissage et de valeurs.

Le comportement humain est donc fondamentalement un comportement moral. Le décrire et le
modifier est une tentative vouée a I’échec si I’on n’affronte pas les problémes des valeurs éthiques.
De ce fait, aussi longtemps que les dimensions morales des théories et des thérapies psychiatriques
demeureront cachées et ne seront pas explicitées, leur valeur scientifique restera sérieusement
limitée. Dans la théorie de la conduite personnelle que j’ai proposée -et dans la théorie de la
psychothérapie ou elle est implicitement comprise — j’ai tenté de corriger ce défaut en énongant les
dimensions morales des comportements humains qui se manifestent dans des contextes
psychiatriques.

Résumé



e ey LY
y [

4

Thomas Szasz en 2007

Voici comment on peut résumer les principaux arguments et leurs implications tels que je les expose
dans ce livre :

1. A strictement parler, la maladie ne peut affecter que le corps ; il ne peut donc y avoir de maladie
mentale.

2. La « maladie mentale » est une métaphore. Les « esprits » ne peuvent étre « malades » que dans
le sens ou I’économie est « malade ».

3. Les diagnostics psychiatriques sont des étiquettes qui stigmatisent, elles sont énoncées sous la
forme de diagnostic et appliquées a des individus dont le comportement ennuie ou offense autrui.

4. Ceux qui souffrent de leur propre comportement et s’en plaignent sont d’habitude classés comme
des « névrosés » ; ceux dont le comportement fait souffrir les autres et dont on se plaint sont classés
d’habitude comme des « psychotiques ».

5. La maladie mentale n’est pas quelque chose que 1’on a, mais c’est quelque chose que 1’on fait ou
que I’on est.

6. S’il n’y a pas de « maladie mentale », il ne peut y avoir ni « hospitalisation », ni « traitement », ni
« guérison ». Bien sir, les individus peuvent changer de comportement ou de personnalité, avec ou
sans intervention psychiatrique. De nos jours, on qualifie ce type d’intervention de «traitement » et


https://i0.wp.com/www.contrepoints.org/wp-content/uploads/2014/08/Szasz-en-2007-credits-zaz-licence-creative-commons.jpg

les changements qu’il provoque dans un sens approuvé par la société, de « guérison ».

7. Lintroduction de considérations psychiatriques dans 1’application du droit pénal- par exemple
quand on plaide la folie, quand on établit un verdict de folie, dans les diagnostics d’incapacité
mentale, pour arréter un proces, etc. — empoisonnent la loi et font du tort au sujet dans 1’intérét
duquel elles sont apparemment employées.

8. La conduite personnelle obéit toujours a des regles et a une stratégie intelligibles. On peut établir
des schémas de relations interpersonnelles et sociales des jeux et les analyser en termes de jeux : le
comportement des joueurs est régi par des régles explicites ou tacites.

9. Dans la plupart des psychothérapies volontaires, le thérapeute tente d’élucider le jeu inexplicite
qui regle la conduite du patient, et d’aider ce dernier a examiner les buts et les valeurs du jeu de la
vie qu’il pratique.

10. Il n’existe aucune justification médicale, morale ou l€gale, aux interventions psychiatriques
non-volontaires tels que le « diagnostic », I’« hospitalisation » ou le « traitement ». Ce sont la des
crimes contre I’humanité.

Janvier 1972.
— Thomas Szasz, Le mythe de la maladie mentale, Payot, 1975, 260 pages.

Sur le web

«Sorcellerie et folie» (entretien avec R. Jaccard), Le Monde, no 9720, 23 avril 1976, p. 18. (Sur T.
Szasz, Fabriquer la folie, Paris, Payot, 1976.)

Dits Ecrits tome III texte n°175

- Depuis une vingtaine d'années, Thomas S. Szasz a développé le théme des analogies
fondamentales entre la persécution des hérétiques et des sorcicres d'autrefois et la persécution des
fous et des malades mentaux d’aujourd’hui. C'est 1a le sujet principal de son livre Fabriquer la folie,
qui montre comment, I'Etat thérapeutique s'étant substitué a 'Etat théologique, les psychiatres et,
d'une maniere plus générale, les employés de la santé mentale ont réussi a faire renaitre 1'Inquisition
et a la vendre comme une nouvelle panacée scientifique. Historiquement, le parallele entre
'Inquisition et la psychiatrie vous semble-t-il fondé ?

- Les sorcieres, ces folles méconnues, qu'une société, bien malheureuse puisqu'elle était sans
psychiatres, vouait au bilicher... quand nous délivrera-t-on de ce lieu commun que tant de livres
reconduisent aujourd'hui encore ?

Ce qu'il y a d'important et de fort dans l'ouvrage de Szasz, c'est d'avoir montré que la continuité
historique ne va pas de la sorciere a la malade, mais de l'institution-sorcellerie a 'institution-
psychiatrie. Ce n'est pas la sorcic€re avec ses pauvres chimeres et ses puissances d'ombre qui a été
enfin, par une science tardive mais bienfaisante, reconnue comme une aliénée. Szasz montre qu'un
certain type de pouvoir s'exergait a travers les surveillances, les interrogatoires, les décrets de
I'Inquisition; et que c'est lui encore, par transformations successives, qui nous interroge maintenant,
questionne nos désirs et nos réves, s'inquiete de nos nuits, traque les secrets et trace les frontieres,
désigne les anormaux, entreprend les purifications et assure les fonctions de 1'ordre.

Szasz a définitivement, j'espere, déplace la vieille question: les sorciers étaient-ils des fous ? et il I'a


http://nicomaque.com/2014/07/30/le-mythe-de-la-maladie-mentale-par-thomas-szasz/
http://www.amazon.fr/mythe-maladie-mentale-Thomas-Szasz/dp/2917952059?tag=liberauxorg-21

posée en ces termes: en quoi les effets de pouvoir liés au travail de fouine des inquisiteurs - longs
museaux et dents aigués - se reconnaissent-ils encore dans l'appareil psychiatrique ? Fabriquer la
folie me parait un livre important dans l'histoire des techniques conjointes du savoir et du pouvoir.

- Dans Fabriquer la folie, Thomas S. Szasz décrit la curiosité insatiable des inquisiteurs concernant
les fantasmes sexuels et les activités de leurs victimes, les sorcieres, et la compare a celle des
psychiatres. Cette comparaison vous semble-t-elle justifiée ?

- Il va bien falloir se débarrasser des «marcuseries» et «reichianismes» qui nous encombrent et
veulent nous faire croire que la sexualité est de toutes les choses du monde la plus obstinément
«réprimée» et «sur-réprimée» par notre société «bourgeoise», «capitaliste», «hypocrite» et
«victorienne». Alors que, depuis le Moyen Age, il n'y a rien de plus étudié, interrogé, extorqué, mis
au jour et en discours, obligé a I'aveu, requis de s'exprimer, et loué lorsque, enfin, elle a trouvé ses
mots. Nulle civilisation n'a connu de sexualité plus bavarde que la notre. Et beaucoup croient encore
subvertir quand ils ne font qu'obéir a cette injonction d'avouer, a cette réquisition séculaire qui nous
assujettit, nous autres hommes d'Occident, a tout dire de notre désir. Depuis I'Inquisition, a travers
la pénitence, 1'examen de conscience, la direction spirituelle, 1'éducation, la médecine, I'hygiéne, la
psychanalyse et la psychiatrie, la sexualité a toujours été soupconnée de détenir sur nous une vérité
décisive et profonde. Dis-nous ce qu'est ton plaisir, ne nous cache rien de ce qui se passe entre ton
coeur et ton sexe; nous saurons ce que tu es et nous te dirons ce que tu vaux.

Szasz a bien vu, je crois, comment la mise «a la question» de la sexualité n'était pas simplement
intérét morbide des inquisiteurs affolés par leur propre désir; mais que s'y dessinait un type moderne
de pouvoir et de contrdle sur les individus. Szasz n'est pas un historien et il se peut qu'on lui cherche
noise. Mais a lI'heure ou le discours sur la sexualité fascine tant d'historiens, il était bon qu'un
psychanalyste retrace en termes d'histoire l'interrogation sur la sexualité. Et bien des institutions de
Szasz rejoignent ce que révele le si remarquable Montaillou de Le Roy Ladurie *.

* Le Roy Ladurie (E.), Montaillou, village occitan: de 1294 a 1324, Paris, Gallimard, 1975; édition
revue et corrigée, 1982.

- Que pensez-vous de 1'idée de Szasz selon laquelle pour comprendre la psychiatrie institutionnelle -
et tous les mouvements d'hygiene mentale - il convient d'étudier les psychiatres et non les prétendus
malades ?

- S'il s'agit d'étudier la psychiatrie institutionnelle, c'est évident. Mais je crois que Szasz va plus
loin. Tout le monde réve d'écrire une histoire des fous, tout le monde réve de passer de l'autre coté
et de partir a la trace des grandes évasions ou des subtiles retraites du délire. Or, sous prétexte de se
mettre a 1'écoute et de laisser parler les fous eux-mémes, on accepte le partage comme déja fait. Il
faut mieux se placer au point ou fonctionne la machinerie qui opére qualifications et
disqualifications, mettant, les uns en face des autres, les fous et les non-fous. La folie n'est pas
moins un effet de pouvoir que la non-folie; elle ne file pas a travers le monde comme une béte
furtive dont la course serait arrétée par les cages de l'asile. Elle est, selon une spirale indéfinie, une
réponse tactique a la tactique qui l'investit. Dans un autre livre de Szasz, Le Mythe de la maladie
mentale **, 11 Y a un chapitre qui me parait exemplaire a ce sujet: I'hystérie y est démontée comme
un produit du pouvoir psychiatrique, mais aussi comme la réplique qui lui est opposée et le piege ou
il tombe.

** Szasz (T.), The My th of Mental Illness, New York, Harper and Rows, 1974 (Le Mythe de la
maladie mentale, trad. D. Berger, Paris, Payot, 1975).

- Si I'Etat thérapeutique a remplacé I'Etat théologique et si la médecine et la psychiatrie sont
devenues aujourd'hui les formes les plus contraignantes et les plus sournoises également de controle
social, ne serait-il pas nécessaire, dans une perspective individualiste et libertaire, comme celle de
Szasz, de lutter pour une séparation de I'Etat et de la médecine ?

- Il y a la pour moi une difficulté. Je me demande si Szasz n'identifie pas, d'une maniere un peu



forcée, le pouvoir avec I'Etat.

Peut-&tre cette identification s'explique-t-elle par la double expérience de Szasz: expérience
européenne, dans une Hongrie totalitaire ou toutes les formes et tous les mécanismes de pouvoir
étaient jalousement controlés par I'Etat, et expérience d'une Amérique pénétrée de cette conviction
que la liberté commence 14 ou cesse l'intervention centralisée de 1'Etat.

En fait, je ne crois pas que le pouvoir, ce soit seulement 1'Etat, ou que le non-Etat, ce soit déja la
liberté. Il est vrai (Szasz a raison) que les circuits de la psychiatrisation, de la psychologisation,
méme s'ils passent par les parents, 1'entourage, le milieu immédiat, prennent appui finalement sur un
vaste complexe médico-administratif. Mais le médecin «libre» de la médecine «libéraley, le
psychiatre de cabinet ou le psychologue en chambre ne sont pas une alternative a la médecine
institutionnelle. Ils font partie du réseau, méme dans les cas ou ils sont & un pdle opposé a celui de
l'institution. Entre I'Etat thérapeutique dont parle Szasz et la médecine en liberté, il y a tout un jeu
d'appuis et de renvois complexes.

La silencieuse écoute de l'analyste dans son fauteuil n'est pas étrangere au questionnaire pressant, a
la surveillance serrée de 1'asile. Je ne pense pas qu'on puisse appliquer le mot de «libertaire» - Szasz
le fait-il lui-méme ?, je ne me souviens plus - a une médecine qui n'est que «libéraley, c'est-a-dire
liée a un profit individuel que 'Etat protége d'autant mieux qu'il en profite par ailleurs. Szasz cite
bien des interventions anti-étatiques de cette médecine libérale, et elles ont été salutaires. Mais il me
semble que c'est 1a l'utilisation combative - le «généreux abus» - d'une médecine dont la destination
est plutot d'assurer, conjointement avec 1'Etat et en s'adossant & lui, la bonne marche d'une société
normalisatrice. Plutot que 1'Etat thérapeutique, c'est la société de normalisation, avec ses rouages
institutionnels ou privés, qu'il faut étudier et critiquer. Le Psychanalysme * de Robert Castel me
semble avoir jeté une lumiere tres juste sur cette grande trame ininterrompue qui va du triste dortoir
au divan profitable.

* Castel (R.), Le Psychanalysme, Paris, Maspero, coll. «Textes a I'appui», 1973.



	"Le mythe de la maladie mentale", de Thomas Szasz

