Pe rree_

Michel Foucault

L'évolution de la notion d"individu dangereux" dans la

psychiatrie légale
In: Déviance et société. 1981 - Vol. 5 - N°4. pp. 403-422.

Citer ce document / Cite this document :

Foucault Michel. L'évolution de la notion d"individu dangereux" dans la psychiatrie Iégale. In: Déviance et société. 1981 - Vol. 5
- N°4. pp. 403-422.

doi : 10.3406/ds.1981.1098

http://www.persee.friweb/revues/home/prescript/article/ds_0378-7931_1981 num_5 4 1098

creative
commons


http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/author/auteur_ds_167
http://dx.doi.org/10.3406/ds.1981.1098
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/ds_0378-7931_1981_num_5_4_1098

Déviance et Société, Genéve, 1981, vol. 5, No 4, pp. 403-422 DEBAT

L'EVOLUTION DE LA NOTION D’ “INDIVIDU DANGEREUX"
DANS LA PSYCHIATRIE LEGALE

M. FOUCAULT *

Je commencerai en rapportant quelques phrases qui ont été
échangées I'autre jour a la Cour d’Assises de Paris. On jugeait un
homme, accusé de 5 viols et de 6 tentatives de viol, échelonnés entre
février et juin 1975. L’accusé était presque muet. Le Président lui
demande :

— ‘“‘Avez-vous essayé de réfléchir sur votre cas ? ”’
— Silence.

— “Pourquoi, a 22 ans, se déclenchent en vous ces violences ? C’est
un effort d’analyse qu’il vous faut faire. C’est vous qui avez les
clefs de vous-méme. Expliquez-moi.”

— Silence.
— “Pourquoi recommenceriez-vous ?
— Silence.

Un juré prend alors la parole et s’écrie : ‘“Mais enfin, défendez-vous”.

Il n’y arien d’exceptionnel dans un pareil dialogue, ou plutot dans
ce monologue interrogatif. On pourrait I’entendre sans doute dans bien
des tribunaux et dans bien des pays. Mais si on prend un peu de recul, il
ne peut que susciter I’étonnement de I’historien. Car voila un appareil
judiciaire qui est destiné a établir des faits délictueux, a déterminer leur
auteur et a sanctionner ces actes en infligeant a cet auteur les peines
prévues par la loi. Or on a ici des faits établis, un individu qui les
reconnait et qui accepte donc la peine qu’on va lui infliger. Tout devrait
étre pour le mieux dans le meilleur des mondes judiciaires. Les
législateurs, les rédacteurs de code de la fin du XVIlIe siécle et du début
du XIXe ne pouvaient pas réver de situation plus limpide. Et pourtant
la machine vient a s’enrayer, les rouages se grippent. Pourquoi ? Parce
que l'inculpé se tait. Se tait a propos de quoi ? Des faits ? Des
circonstances ? De la maniére dont ils se sont déroulés ? De ce qui, au
moment méme, aurait pu les provoquer ? Pas du tout. L’inculpé se
dérobe devant une question essentielle pour un tribunal d’aujourd’hui,
mais qui aurait résonné d’une maniére bien étrange il y a 150 ans : “Qui
étes-vous ? 7’

* College de France.

403



Et le dialogue que je citais tout a I’heure prouve bien qu’a cette
question, il n’est pas suffisant que I’inculpé réponde : ““Je suis I’auteur
des crimes que voila : un point, c’est tout. Jugez puisque vous le devez,
et condamnez si vous le voulez”. On lui demande bien plus : au-dela de
I’aveu, il faut une confession, un examen de conscience, une explication
de soi, une mise en lumiére de ce qu’on est. La machine pénale ne peut
plus fonctionner seulement avec une loi, une infraction, et un auteur
responsable des faits. Il lui faut autre chose, un matériau supplémen-
taire ; les magistrats et les jurés, les avocats aussi et le ministére public
ne peuvent réellement jouer leur role que si on leur fournit un autre
type de discours : celui que I’accusé tient sur lui-méme, ou celui qu’il
permet, par ses confessions, souvenirs, confidences, etc., qu’on tienne
sur lui. Et ce discours vient-il a manquer, le président s’acharne, le jury
s’énerve ; on presse, on pousse 1’accusé, il ne joue pas le jeu. Il est un
peu comme ces condamnés qu’il faut porter a la guillotine ou a la chaise
électrique, parce qu’ils trainent les jambes. Il faut bien qu’ils marchent
un peu par eux-mémes, s’ils veulent vraiment étre exécutés ;il faut bien
qu’ils parlent un peu d’eux-mémes, s’ils veulent étre jugés.

Et ce qui montre bien que cet élément est indispensable a la scéne
judiciaire, qu’on ne peut pas juger, qu’on ne peut pas condamncr, sans
qu’il ait été donné d’une maniére ou de l’autre, c’est cet argument
employé récemment par un avocat frangais dans une affaire d’enléve-
ment et d’assassinat d’enfant. Pour toute une série de raisons, cette
affaire avait un grand retentissement, non seulement par la gravité des
faits mais parce que I’'usage ou I’abandon de la peine de mort se jouait
dans le proces. Plaidant plutot contre la peine de mort que pour
I’accusé, I’avocat fit valoir que de celui-ci on connaissait peu de choses,
et que ce qu’il était n’avait guére transparu dans les interrogatoires ou
dans les examens psychiatriques. Et il a eu cette réflexion étonnante (je
la cite a peu prés) : “Peut-on condamner a mort quelqu’un qu’on ne
connait pas ? ”’.

L’intervention de la psychiatrie dans le domaine pénal s’est faite
au début du XIXe siécle, a propos d’une série d’affaires qui avaient a
peu prés la méme forme, et se sont déroulées entre 1800 et 1835.

Affaire relatée par Metzger : un ancien officier qui vit retiré s’est
attaché a I’enfant de sa logeuse. Un jour ‘“sans aucun motif, sans
qu’aucune passion telle que la colére, I’orgueil, la vengeance, ait été en
jeu”, il se jette sur ’enfant et le frappe sans le tuer de deux coups de
marteau.

Affaire de Sélestat : en Alsace, pendant I’hiver trés rigoureux de
1817, ou la famine menace, une paysanne profite de 1’absence de son
mari parti travailler, pour tuer leur petite fille, lui couper la jambe et la
faire cuire dans la soupe.

404



A Paris en 1927, une servante, Henriette Cornier, va trouver la
voisine de ses patrons et lui demande avec insistance de lui confier sa
fille pendant quelque temps. La voisine hésite, consent, puis quand elle
revient chercher I’enfant, Henriette Cornier vient tout juste de la tuer et
de lui couper la téte qu’elle a jetée par la fenétre.

A Vienne, Catherine Ziegler tue son enfant batard. Au tribunal,
elle explique qu’une force irrésistible I’y a poussée. Elle est acquittée
pour folie. On la libére de prison. Mais elle déclare qu’on ferait mieux
de I’y maintenir car elle recommencera. Dix mois apres, elle accouche
d’un enfant qu’elle tue aussitot et elle déclare au procés qu’elle n’est
devenue enceinte que pour tuer son enfant. Elle est condamnée a mort
et exécutée.

En Ecosse, un nommé John Howison entre dans une maison ou il
tue une vieille femme qu’il ne connaissait pas et part sans rien voler et
sans se cacher. Arrété, il nie contre toute évidence ; mais la défense fait
valoir que c’est un crime de dément puisque c’est un crime sans intérét.
Howison est exécuté et on considérera rétrospectivement comme un
signe supplémentaire de folie qu’il ait dit alors a3 un fonctionnaire
présent qu’il avait envie de le tuer.

En Nouvelle Angleterre, Abraham Prescott tue en pleins champs sa
mere nourriciére avec laquelle il avait toujours eu de bons rapports. Il
rentre a la maison et se met a pleurer devant son pére nourricier ;
celui-ci Dl'interroge et Prescott sans difficulté avoue son crime. Il
explique par la suite qu’il avait été pris d’une rage de dents subite et
qu’il ne se souvient plus de rien. L’enquéte établira qu’il avait déja
attaqué ses parents nourriciers pendant la nuit, mais qu’on avait cru a
une crise de somnambulisme. Prescott est condamné a mort mais le jury
recommande en méme temps une commutation. Il est tout de méme
exécuté.

C’est a ces affaires, et a d’autres du méme type, que se référent
inlassablement les psychiatres de 1’époque, Metzger, Hoffbauer,
Esquirol et Georget, William Ellis et Andrew Combe.

Pourquoi, dans tout le domaine des crimes commis, est-ce que ce
sont ceux-la qui ont paru importants, ceux-la qui ont été ’enjeu des
discussions entre médecins et juristes ?

1.11 faut remarquer d’abord qu’ils présentent un tableau trés
différent de ce qui avait constitué jusque la la jurisprudence de la folie
criminelle. Schématiquement, jusqu’a la fin du XVIIle siécle, le droit
pénal ne posait la question de la folie que dans les cas ou le code civil et
le droit canonique le posaient aussi. C’est-a-dire lorsqu’elle se présentait
soit sous la forme de la démence et de I'imbécillité, soit sous la forme
de la fureur. Dans les deux cas, qu’il s’agisse d’un état définitif ou d’une
explosion passagere, la folie se manifestait par des signes nombreux et

405



assez facilement reconnaissables (au point qu’on discutait pour savoir
s’il était vraiment besoin d’un médecin pour ’authentifier). Or ce qui
est important c’est que le développement de la psychiatrie criminelle ne
s’est pas fait en raffinant le probléme traditionnel de la démence (par
exemple en discutant sur son évolution progressive, caractére global ou
partiel, son rapport avec des incapacités innées des individus), ou en
analysant de plus prés la symptomatologie de la fureur (ses inter-
ruptions, ses retours, ses intervalles). Tous ces problémes, avec les
discussions qui s’étaient poursuivies pendant des années, ont été
remplacés par le probléme nouveau : celui des crimes qui ne sont
précédés, accompagnés ou suivis d’aucun des symptomes traditionnels,
reconnus, visibles de la folie. Dans chaque cas on insiste sur le fait qu’il
n’y avait pas de préalable, de trouble antérieur de la pensée ou de la
conduite, pas de délire ; qu’il n’y avait pas non plus d’agitation, ou de
désordre comme dans la fureur ; que le crime surgissait dans ce qu’on
pouvait appeler le degré zéro de la folie.

2. Le deuxiéme trait commun est trop évident pour qu’on y insiste
longuement. C’est qu’il s’agit non pas de délits légers mais dc crimes
graves : presque tous des meurtres, accompagnés parfois {’¢tranges
cruautés (cannibalisme de la femme de Sélestat). Il est important de
noter que cette psychiatrisation de la délinquance s’est faite en quelque
sorte ‘“par le haut”. Ceci est également en rupture avec la tendance
fondamentale de la jurisprudence précédente. Plus un crime était grave,
moins il convenait de poser la question de la folie (on a longtemps
refusé de la prendre en considération s’il s’agissait d’un crime de
sacrilege ou de lese-majesté) ; Qu’il y ait toute une région commune a la
folie et a I'illégalité, on ’admettait volontiers pour les délits mineurs —
petites violences, vagabondages —, et on y réagissait, au moins dans
certains pays comme la France, par la mesure ambigué de I'internement.
Or ce n’est pas du tout par cette zone confuse du désordre quotidien
que la psychiatrie a pu pénétrer en force dans la justice pénale ; mais en
s’attaquant au grand événement criminel, extrémement violent et
extrémement rare.

3. Ces grands assassinats ont encore en commun de se dérouler sur la
scéne domestique. Ce sont des crimes de la famille, de la maison, ou
plus du voisinage. Des parents qui tuent leur progéniture, des enfants
qui tuent leurs parents ou leurs protecteurs, des serviteurs qui tuent
I’enfant de la famille ou du voisin, etc. ce sont, on le voit, des crimes
qui mettent en présence des partenaires de générations différentes. Le
couple enfant-adulte, ou adolescent-adulte est presque toujours présent.
C’est que ces rapports d’4dge, de lieu, de parenté valent a I’époque
comme les rapports a la fois les plus sacrés et les plus naturels, les plus

406



innocents aussi, ceux qui, de tous, doivent étre le moins chargés
d’intérét et de passion. Moins que des crimes contre la société et ses
régles, ce sont des crimes contre la nature, contre ces lois qu’on pense
immeédiatement inscrites dans le coeur humain et qui lient les familles et
les générations. La forme de crimes qui au début du XIXe siécle
apparait comme pertinente pour qu’on pose a son sujet la question de
la folie, est donc le crime contre nature. L’individu dans lequel folie et
criminalité se rejoignent et posent le probléme de leurs rapports, ce
n’est pas ’homme du petit désordre quotidien, la pale silhouette qui
s’agite aux confins de la loi et de la norme, c’est le grand monstre. La
psychiatrie du crime au XIXe siécle s’est inaugurée par une pathologie
du monstrueux.

4. Enfin tous ces crimes ont en commun d’avoir été accomplis “‘sans
raison”, je veux dire sans intérét, sans passion, sans motif, méme
fondés sur une illusion délirante. Dans tous les cas que j’ai cités, les
psychiatres insistent bien, pour justifier leur intervention, sur le fait
qu’il n’y avait entre les partenaires du drame aucune relation permet-
tant de rendre intelligible le crime. Dans le cas d’Henriette Cornier qui
avait décapité la petite fille de ses voisins, on a pris soin d’établir qu’elle
n’avait pas été la maitresse du pére et qu’elle n’avait pas agi par
vengeance. Dans celui de la femme de Sélestat qui avait fait bouillir la
cuisse de sa fille, un élément important de la discussion avait été: y
avait-il famine ou non a I’époque ? L’accusée était-elle pauvre ou non,
affamée ou pas ? Le procureur avait dit : si elle avait été riche, on
aurait pu la considérer comme aliénée ; mais elle était misérable, elle
avait faim ; faire cuirc avec des choux la jambe était une conduite
intéressée ; elle n’était donc pas folle.

Au moment ol se fonde la nouvelle psychiatrie et ou on applique,
a peu prés partout en Europe et en Amérique, les principes de la
réforme pénale, le grand assassinat monstrueux, sans raison ni préli-
minaire, ’irruption soudaine de la contre-nature dans la nature, est
donc la forme singuliére et paradoxale sous laquelle se présente la folie
criminelle ou le crime pathologique. Je dis paradoxale puisque ce qu’on
essaie de saisir c’est un type d’aliénation qui ne se manifesterait que
dans le moment et sous les formes du crime, une aliénation qui n’aurait
pour tout symptome que le crime lui-méme, et qui pourrait disparaitre
celui-ci une fois commis. Et inversément il s’agit de répérer des crimes
qui ont pour raison, pour auteur, pour ‘responsable juridique” en
quelque sorte, ce qui dans le sujet est hors de sa responsabilité ; a savoir
la folie qui se cache en lui et qu’il ne peut méme pas maitriser car bien
souvent il n’en est pas conscient. Ce que la psychiatrie du XIXe siécle a
inventé, c’est cette entité absolument fictive d’un crime-folie, d’un

407



crime qui est tout entier folie, d’une folie qui n’est rien d’autre que
crime. Ce que pendant plus d’un demi siécle on a appelé la monomanie
homicide. Il n’est pas question ici de retracer ’arriére plan théorique de
la notion. Ni de suivre les discussions innombrables auxquelles elle a
donné lieu entre hommes de loi et médecins, avocats et magistrats. Je
voudrais seulement souligner ce fait étrange que les psychiatres ont avec
beaucoup d’entétement cherché a prendre place dans les mécanismes
pénaux, ils ont revendiqué leur droit d’intervention non pas en allant
chercher autour des crimes les plus quotidiens les mille petits signes
visibles de folie qui peuvent les accompagner, mais en prétendant — ce
qui était exorbitant — qu’il y avait des folies qui ne se manifestaient que
dans des crimes énormes, et nulle part ailleurs. Et je voudrais souligner
cet autre fait : malgré toutes leurs réticences a accepter cette notion de
monomanie les magistrats de I’époque ont fini par accepter 1’analyse
psychiatrique des crimes, a partir de cette notion si étrange et pour eux
si inacceptable.

Pourquoi cette grande fiction de la monomanie homicide a-t-elle
été la notion-clef dans la protohistoire de la psychiatrie criminelle ?

La premiére série de questions a poser est sans doute celle-ci : au
début du XIXe siécle, quand la tiche de la psychiatrie était de définir sa
spécificité dans le domaine de la médecine et de fairc connaitre sa
scientificité parmi les autres pratiques médicales, a ce moment donc ou
la psychiatrie se fonde comme spécialité médicale (jusqu’alors elle était
plutdt un aspect qu’un domaine de la médecine) pourquoi a-t-elle voulu
s’immiscer dans une région ou jusque la elle était intervenue avec
beaucoup de discrétion ? Pourquoi les médecins ont-ils tellement tenu
a revendiquer comme fous des gens qui avaient été, sans probléme
jusqu’alors, considérés comme de simples criminels ? Pourquoi les
voit-on, dans tant de pays, protester contre l’ignorance médicale des
juges et des jurés, solliciter la grice ou la commutation de peine de
certains condamnés, réclamer le droit d’étre entendus comme experts
par les tribunaux, publier des centaines de rapports et d’études pour
montrer que tel ou tel criminel était un aliéné ? Pourquoi cette
croisade en faveur de la pathologisation du crime, et cela sous le signe
de cette notion de monomanie homicide ? Le fait est d’autant plus
paradoxal que bien peu de temps auparavant, a la fin du XVIlIle siécle,
les tout premiers aliénistes (Pinel surtout) protestent contre le mélange,
qu’on pratiquait dans beaucoup de lieux d’internement, entre délin-
quants et malades ? Cette parenté, qu’on avait eu tant de mal a
dénouer, pourquoi vouloir la renouer ?

Il ne suffit pas d’invoquer je ne sais quel impérialisme des
psychiatres (cherchant a s’annexer un nouveau domaine), ou méme un
dynamisme interne du savoir médical (cherchant a rationaliser le

408



domaine confus ou se mélent la folie et le crime). Si le crime est devenu
alors pour les psychiatres un enjeu important, c’est qu’il s’agissait moins
d’'un domaine de connaissance a conquérir que d’une modalité de
pouvoir a garantir et a justifier. La psychiatrie, si elle est devenue si
importante au XIXe siécle, ce n’est pas simplement parce qu’elle
appliquait une nouvelle rationalité médicale aux désordres de I’esprit ou
de la conduite, c’est aussi parce qu’elle fonctionnait comme une forme
d’hygiéne publique. Le développement, au XVIile siécle, de la
démographie, des structures urbaines, du probléme de la main d’oeuvre
industrielle, avait fait apparaitre la question biologique et médicale des
“populations’ humaines, avec leurs conditions d’existence, d’habitat,
d’alimentation, avec leur natalité et lcur mortalité, avec leurs phéno-
ménes pathologiques (épidémies, endémies, mortalité infantile). Le
“corps” social cesse d’étre une simple métaphore juridico-politique
(comme celle qu’on trouve dans le Leviathan) pour apparaitre comme
une réalité biologique et un domaine d’intervention médicale. Le
médecin doit donc étre le technicien de ce corps social, et la médecine
une hygiéne publique. Et la psychiatrie, au tournant du XVIlle et du
XIXe siecles, a pris son autonomie et revétu tant de prestige du fait
qu’elle a pu s’inscrire dans le cadre d’une médecine congue comme
réaction aux dangers inhérents au corps social. Les aliénistes de
I’époque ont pu discuter a I’infini sur I’origine organique ou psychique
des maladies mentales, ils ont pu proposer des thérapeutiques physiques
ou psychologiques : a travers leurs divergences, ils avaient tous
conscience de traiter un ‘‘danger” social soit parce que la folie leur
apparaissait liée 4 des conditions malsaines d’existence (surpopulation,
promiscuité, vue urbaine, alcoolisme, débauche) soit encore parce qu’on
la percevait comme source de dangers (pour soi-méme, pour les autres,
pour l’entourage, pour la descendance aussi par l’intermédiaire de
I’hérédité). La psychiatrie du XIXe siécle, au moins autant qu’une
médecine de I’ame individuelle, a été une médecine du corps collectif.

On comprend l'importance qu’il pouvait y avoir pour cette
psychiatrie a démontrer I’existence de quelque chose d’aussi fantastique
que la monomanie homicide. On comprend que pendant un demi siécle
on ait sans cesse tenté de faire fonctionner cette notion, malgré son peu
de justification scientifique. En effet, la monomanie homicide, si elle
existe, montre :

1. que sous certaines de ses formes pures, extrémes, intenses, la folie
est tout entiére crime, et rien d’autre que crime, donc qu’au moins aux
limites derniéres de la folie, il y a le crime ;

2. que la folie est capable d’entrainer non pas simplement des
désordres de la conduite, mais le crime absolu, celui qui franchit toutes
les lois de la nature et de la société ;

409



3. que cette folie peut bien étre d’une intensité extraordinaire, elle
reste invisible jusqu’au moment ou elle éclate ; que nul ne peut donc la
prévoir sauf s’il a un oeil exercé, une expérience déja longue, un savoir
bien armé. Bref seul un médecin spécialiste peut repérer la monomanie
(c’est pourquoi d’une maniére qui n’est qu’en apparence contradictoire,
les aliénistes définiront la monomanie comme une maladie qui ne se
manifeste que dans le crime, et ils se réserveront cependant de pouvoir
déterminer ses signes prémonitoires, ses conditions prédisposantes).

Mais il faut poser une autre question, en se plagant cette fois du
cOté des magistrats et de I’appareil judiciaire. Pourquoi en effet ont-ils
accepté sinon la notion de monomanie, du moins les problémes qui lui
étaient liés ? On dira sans doute que dans leur grande majorité, les
magistrats ont refusé de reconnaitre cette notion qui permettait de faire
d’un criminel un fou qui n’avait pour maladie que de commettre des
crimes. Avec beaucoup d’acharnement, et, on peut le dire, avec un
certain bon sens, ils ont tout fait pour tenir a I’écart cette notion que
les médecins leur proposaient et dont les avocats se servaient sponta-
nément pour défendre leurs clients. Et pourtant a travers cette
discussion sur les crimes monstrueux, sur les crimes ‘“sans raison”’, I’idée
d’une parenté toujours possible entre folie et délinquancc s’est trouvée
peu a peu acclimatée a ’extérieur méme de linstitution judiciaire.
Pourquoi cette acclimatation s’est-elle faite en somme assez faci-
lement ? Ou en d’autres termes, pourquoi l’institution pénale qui
pendant tant de siécles avait pu se passer de l’intervention meédicale,
avait pu juger et condamner sans que le probléme de la folie soit jamais
posé sauf dans quelques cas évidents, pourquoi a-t-elle eu recours si
volontiers au savoir médical a partir des années 1820 ? Car il ne faut
pas s’y tromper : les juges anglais, allemands, italiens, frangais de
I’époque ont bien souvent refusé de suivre les conclusions des
médecins ; ils ont rejeté bien des notions que ceux-ci leur proposaient.
IIs n’ont pourtant pas été violés par les médecins. Ils ont eux-mémes
sollicité, — selon des lois, des régles ou des jurisprudences qui varient de
pays a pays — I’avis diment formulé des psychiatres et ils I’ont sollicité
surtout a propos de ces fameux crimes sans raison. Pourquoi ?

Parce que les codes nouveaux rédigés et mis en application en ce
début du XIXe siécle un peu partout faisaient place a l’expertise
psychiatrique, ou donnaient une importance nouvelle au probléme de
Pirresponsabilité pathologique ? Pas du tout. Il est méme surprenant de
constater que ces nouvelles législations n’ont guére modifié I’état de
choses précédent : la plupart des codes de type napoléonien reprennent
le vieux principe que ’état d’aliénation est incompatible avec la
responsabilité et qu’il en exclut les conséquences ; la plupart également

410



reprennent les notions traditionnelles de démence et de fureur qui
étaient utilisées dans les anciens systémes de droit. Ni les grands
théoriciens comme Beccaria et Bentham, ni ceux qui ont, de fait, rédigé
des nouvelles législations pénales n’ont cherché a élaborer ces notions
traditionnelles, ni a organiser de nouveaux rapports entre punition et
médecine du crime — sauf a affirmer d’une maniére trés générale que la
justice pénale doit guérir cette maladie des sociétés qu’est le crime. Ce
n’est pas “d’en haut” — par I'intermédiaire des codes ou des principes
théoriques — que la médecine mentale a pénétré la pénalité. C’est plutot
“d’en bas”, — du c6té des mécanismes de la punition et du sens qu’on
leur donnait. Punir était devenu, parmi toutes les techniques nouvelles
de controle et de transformation des individus, un ensemble de
procédés concertés pour modifier les infracteurs : I’exemple terrorisant
des supplices, ou I’exclusion par le bannissement ne pouvaient plus
suffire dans une société ou I’exercice du pouvoir impliquait une
technologie raisonnée des individus. Les formes de punition auxquelles
se rallient tous les réformateurs de la fin du XVIIle siécle et tous les
législateurs du début du XIXe siécle — a savoir I’emprisonnement, le
travail obligatoire, la surveillance constante, I’isolement partiel ou total,
la réforme morale, 1’ajustement de la punition moins a ’état moral du
criminel et a ses progrés — tout ceci implique que la punition porte,
plutot que sur le crime, sur le criminel lui-méme : c’est-a-dire sur ce qui
le rend criminel, ses motifs, ses mobiles, sa volonté profonde, ses
tendances, ses instincts. Dans les anciens systémes 1’éclat du chiatiment
devait répondre a I’énormité du crime ; désormais on cherche a adapter
les modalités de la punition a la nature du criminel.

On comprend que dans ces conditions les grands crimes sans
motifs aient posé au juge un difficile probléme. Autrefois, pour qu’on
puisse punir un crime, il suffisait qu’on ait trouvé ’auteur, qu’il n’ait
pas eu d’excuse, et qu’il ne se soit pas trouvé en état de fureur ou de
démence. Mais comment peut-on punir quelqu’un dont on ignore tous
les motifs, et qui reste muet devant ses juges — sauf a reconnaitre les
faits, et a convenir qu’il avait été parfaitement conscient de ce qu’il
faisait ? Que faire lorsque se présente devant les tribunaux une femme
comme Henriette Corier qui tue une enfant qu’elle connaissait a peine,
la fille de gens qu’elle ne pouvait ni hair ni aimer, qui décapite la fillette
sans étre capable de dire la moindre raison, qui ne cherche pas un
instant A cacher son meurtre, et qui pourtant a préparé son geste, en
avait choisi le moment, s’était procuré un couteau, et s’était acharnée a
trouver l’occasion d’étre seule un moment avec sa victime. Chez
quelqu’un qui n’avait donné aucun signe de folie, surgit donc un geste a
la fois volontaire, conscient et raisonné — tout ce qu’il faut donc pour
une condamnation aux termes de la loi — et pourtant rien, aucun motif,

411



aucun intérét, aucun mauvais penchant qui permettrait de déterminer
ce qu’il faut punir dans la coupable. On voit bien qu’il faudrait
condamner, mais on ne comprend pas bien pourquoi punir — n’était
bien siir la raison tout extérieure, mais insuffisante de I’exemple. La
raison du crime étant devenue maintenant la raison de punir, comment
punir si le crime est sans raison ? On a besoin pour punir de savoir
quelle est la nature du coupable, son endurcissement, le degré de la
méchanceté, quels sont ses intéréts ou ses penchants. Mais si on n’a rien
de plus que le crime d’un co6té, et I’auteur de I’autre, la responsabilité
juridique séche et nue autorise formellement la punition, elle ne permet
pas de lui donner un sens.

On comprend que ces grands crimes sans motifs que les psychiatres
avaient tant de raisons de valoriser, aient été, pour des raisons trés
différentes, des problémes si importants pour l’appareil judiciaire.
Obstinément les procureurs faisaient valoir la loi : pas de démence, pas
de fureur, pas d’aliénation établie par des signes reconnus ; tout au
contraire des actes parfaitement organisés ; donc il faut appliquer la loi.
Mais ils ont beau faire, ils ne peuvent éviter de poser la question du
motif ; car ils savent bien que désormais dans la pratique des juges la
punition est liée pour une part au moins a la détermination des motifs :
peut-étre Henriette Cornier avait-elle été la maitresse du pére de la
fillette, et elle voulait s’en venger ; peut-étre était-elle jalouse, elle qui
avait dii abandonner ses enfants, de cette famille heureuse qui était a
coté d’elle. Tous les réquisitoires le prouvent : pour que puisse jouer la
mécanique punitive, il ne suffit pas de la réalité de ’infraction et de son
imputabilité a un coupable ; il faut aussi établir le motif, disons un lien
psychologiquement intelligible entre 1’acte et ’auteur. L’affaire de
Sélestat ol on a exécuté une femme anthropophage parce qu’elle aurait
pu avoir faim, me semble bien significative.

Les médecins qu’on ne devait convoquer que pour constater les cas
toujours assez évidents de démence ou de fureur vont donc commencer
a étre appelés comme ‘“‘spécialistes du motif” ; ils devront apprécier non
pas seulement la raison du sujet mais la rationalité de I’acte, I’ensemble
des rapports qui lient I’acte aux intéréts, aux calculs, au caractere, aux
inclinations, aux habitudes du sujet. Et si les magistrats répugnent
souvent a accepter le diagnostic de monomanie auquel les médecins
tiennent tant, en revanche ils ne peuvent pas ne pas accueillir bien
volontiers I’ensemble des problémes que souléve la notion : c’est-a-dire
en termes plus modernes ’intégration de I’acte dans la conduite globale
du sujet. Mieux cette intégration apparaitra, plus le sujet apparaitra
punissable. Moins elle sera évidente, plus I’acte semblera faire irruption
dans le sujet comme un mécanisme soudain et irrépressible, moins le

412



responsable apparaitra comme punissable. Et la justice alors acceptera
de s’en dessaisir comme fou et de le confier a ’enfermement
psychiatrique.

On peut, de cela, tirer plusieurs conclusions :

1. L’intervention de la médecine mentale dans ’institution pénale a
partir du XIXe siécle n’est pas la conséquence ou le simple dévelop-
pement de la théorie traditionnelle de l’irresponsabilité des déments et
des furieux.

2. Elle est due a I’ajustement de deux nécessités qui relevaient 1’'une
du fonctionnement de la médecine comme hygi¢ne publique, I’autre du
fonctionnement de la punition légale comme technique de transfor-
mation individuelle.

3. Ces deux exigences nouvelles se rattachent ’une et 1’autre a la
transformation du mécanisme de pouvoir par lequel depuis le XVIIle
siécle on essaie de contrdler le corps social dans les sociétés de type
industriel. Mais malgré cette origine commune, les raisons pour la
médecine d’intervenir dans le domaine criminel, et les raisons pour la
justice pénale d’avoir recours a la psychiatrie sont essentiellement
différentes.

4, Le crime monstrueux, a la fois contre nature et sans raison, est la
forme sous laquelle viennent coincider la démonstration médicale que
la folie est a la limite toujours dangereuse, et 'impuissance judiciaire a
déterminer la punition d’un crime sans avoir déterminé les motifs de ce
crime. La bizarre symptomatologie de la monomanie homicide a été
dessinée au point de convergence de ces deux mécanismes.

5. Se trouve ainsi inscrit aussi bien dans l’institution psychiatrique
que dans linstitution judiciaire le théme de I’'homme dangereux. De
plus en plus la pratique puis la théorie pénale aura tendance au XIXe
puis au XXe siecle a faire de I'individu dangereux la cible principale de
Pintervention punitive. De plus en plus de son cdté la psychiatrie du
XIXe aura tendance a rechercher les stigmates pathologiques qui
peuvent marquer les individus dangereux : folie morale, folie instinc-
tive, dégénérescence. C’est ce théme de I'individu dangereux qui
donnera naissance d’une part a ’anthropologie de I’homme criminel
avec I’école italienne et de P’autre a la théorie de la défense sociale
représentée d’abord par I’école belge.

6. Mais, autre conséquence importante, on va voir se transformer
considérablement la vieille notion de responsabilité pénale. Celle-ci au
moins par certains cOtés était proche encore du droit civil : nécessité
par exemple pour P'imputabilité d’une infraction que son auteur soit
libre, conscient, non atteint de démence ; hors de toute crise de fureur.
Maintenant la responsabilité n’est plus liée seulement i cette forme de

413



la conscience, mais a Dintelligibilité de I’acte en référence avec la
conduite, le caractére, les antécédents de l’individu. L’individu appa-
raitra d’autant plus responsable de son acte qu’il lui est lié par une
détermination psychologique. Plus un acte se trouvera psycholo-
giquement déterminé, plus son auteur pourra en étre considéré comme
pénalement responsable. Plus l’acte sera en quelque sorte gratuit et
indéterminé, plus on aura tendance a l’excuser. Paradoxe donc: la
liberté juridique d’un sujet est prouvée par le caractére déterminé de
son acte ; son irresponsabilité est prouvée par le caractére en apparence
non nécessaire de son geste. Avec ce paradoxe insoutenable de la
monomanie et de I’acte monstrueux, la psychiatrie et la justice pénale
sont entrées dans une phase d’incertitude dont nous sommes loin
encore d’étre sortis : les jeux de la responsabilité pénale et de la
détermination psychologique sont devenus la croix de la pensée
juridique et médicale.

* * *

Je voudrais me placer maintenant a un autre moment qui fut
particuliérement fécond dans les rapports de la psychiatrie et du droit
pénal : les derniéres années du XIXe siecle et les premiéres du XXe
siecle, entre le premier congres d’Anthropologie criminelle (en 1885) et
la publication par Prins de la Défense sociale (1910).

Entre la période que j'évoquais précédemment et celle dont je
voudrais parler maintenant, que s’est-il passé ?

D’abord dans I’ordre de la psychiatrie proprement dite, la notion
de monomanie a été abandonnée, non sans hésitation et retour, un peu
avant 1870. Abandonnée pour deux raisons. D’abord parce qu’a I'idée
en somme négative, d’une folie partielle ne portant que sur un point et
ne se déclenchant qu’en certains moments, s’est substituée I'idée qu’une
maladie mentale n’est pas forcément une atteinte de la pensée ou de la
conscience, mais qu’elle peut attaquer ’affectivité, les instincts, les
comportements automatiques, en laissant a peu prés intactes les formes
de la pensée (ce qu’on a appelé folie morale, folie instinctive, aberration
des instincts et finalement perversion correspond a cette élaboration,
qui depuis les années 1840 environ a pris pour exemple privilégié les
déviations de la conduite sexuelle). Mais la monomanie a été aban-
donnée également pour une autre raison : I’idée de maladies mentales a
I’évolution complexe et polymorphe, pouvant présenter tel ou tel
symptome particulier a tel ou tel stade de leur développement, et ceci
non seulement a I’échelle d’un individu, mais a I’échelle des géné-
rations : c’est I’idée de dégénérescence.

Du fait qu’on peut définir cette grande arborescence évolutive, il
n’y a plus a opposer les grands crimes monstrueux et mystérieux qui

414



renverraient a la violence incompréhensible de la folie, et la petite
criminalité, trop fréquente, trop familiere pour qu’on ait besoin de
recourir au pathologique. Désormais qu’il s’agisse d’incompréhensibles
massacres ou de petits délits (concernant la propriété ou la sexualité),
de toutes fagons on peut soupgonner une perturbation plus ou moins
grave des instincts ou les stades d’une marche ininterrompue (c’est ainsi
qu’on voit apparaitre dans le champ de la psychiatrie légale les
catégories nouvelles de la nécrophilie vers 1840, de la kleptomanie, vers
1860, de I’exhibitionnisme en 1876 ; ou encore la prise en compte par
cette psychiatrie légale de comportements comme la pédérastie ou le
sadisme.) On a donc, en principe au moins, un continuum psychiatrique
et criminologique, qui permet d’interroger en termes médicaux n’im-
porte quel degré de I’échelle pénale. La question psychiatrique n’est
plus localisée a quelques grands crimes méme si on doit lui donner une

réponse négative, il convient de la poser a travers le domaine entier des
infractions.

Or ceci a des conséquences importantes pour la théorie juridique
de la responsabilité. Dans la conception de la monomanie, le soupgon
pathologique se formait la ou précisément il n’y avait pas de raison a un
acte; la folie était la cause de ce qui n’avait pas de sens et
Pirresponsabilité s’établissait dans ce décalage. Mais avec cette nouvelle
analyse de l’instinct et de I’affectivité, on aura la possibilité d’une
analyse causale de toutes les conduites, délinquantes ou non et quel que
soit le degré de leur criminalité. De la le labyrinthe infini dans lequel
s’est trouvé engagé le probléme juridique et psychiatrique du crime : si
un acte est déterminé par un nexus causal, peut-on le considérer comme
libre ; n’implique-t-il pas la responsabilité ? Et faut-il pour qu’on puisse
condamner quelqu’un qu’il soit impossible de restituer l'intelligibilité
causale de son acte ?

Or i 'arriére-plan de cette nouvelle maniére de poser le probléme,
il faut mentionner plusieurs transformations qui en ont été, au moins en
partie, la condition de possibilité. D’abord un développement intensif
du quadrillage policier dans la plupart des pays d’Europe, ce qui
entraine en particulier un réaménagement et une mise en surveillance de
I’espace urbain ; ce qui entraine aussi la poursuite beaucoup plus
systématique et beaucoup plus efficace de la petite délinquance. Il faut
ajouter que les conflits sociaux, les luttes de classes, les affrontements
politiques, les révoltes armées — depuis les briseurs de machines du
début du siécle jusqu’aux anarchistes des derniéres années en passant
par les gréves violentes, les révolutions de 48 et la Commune de 70 —
ont incité les pouvoirs a assimiler pour mieux les déconsidérer les délits
politiques au crime de droit commun.

415



A cela il faut encore ajouter un autre élément : ’échec renouvelé
et sans cesse signalé de l’appareil pénitentiaire. Ce fut les réves des
réformateurs du XVlIlle siecle, puis des philanthropes de 1’époque
suivante, que I’incarcération, pourvu qu’elle soit rationnellement
dirigée, ait le role d’une véritable thérapeutique pénale ;1’amendement
des condamnés devait en étre le résultat. Or trés tot on s’est apergu que
la prison menait a un résultat exactement opposé, qu’elle était plutdt
école de délinquance, et que les méthodes plus fines de I’appareil
policier et judiciaire, loin d’assurer une meilleure protection contre le
crime, amenait au contraire par l'intermédiaire de la prison, un
renforcement du milieu criminel.

On se trouvait donc, pour toute une série de raisons, dans une
situation telle qu’il existait une tres forte demande sociale et politique
de réaction au crime et de répression, que cette demande comprenait
une originalité dans le fait qu’elle devait étre pensée en termes
juridiques et en termes médicaux ; et pourtant, la piéce centrale de
Pinstitution pénale, depuis le Moyen Age, a savoir la responsabilite,
semblait tout a fait inadéquate pour penser ce domaine si large et si
touffu de la criminalité médico-légale.

Cette inadéquation est apparue, a la fois au niveau des conceptions
et au niveau des institutions, dans le conflit qui opposa autour des années
1890 I’école dite d’Anthropologie criminelle et I’Association inter-
nationale de Droit pénal. C’est qu’en face des principes traditionnels de
la législation criminelle, I’école italienne ou les Anthropologues de la
criminalité ne demandaient rien de moins qu’une sortie hors du droit, —
une véritable ‘‘dépénalisation” du crime par la mise en place d’un
appareil qui soit d’un tout autre type que celui prévu par les Codes. En
schématisant beaucoup, il s’agissait pour I’Anthropologie criminelle :
1) d’abandonner totalement la notion juridique de responsabilité, de
poser comme question fondamentale non point le degré de liberté de
lindividu, mais le niveau de danger qu’il constitue pour la société ;
2) de remarquer d’ailleurs que les inculpés que le droit reconnait
irresponsables parce que malades, fous, anormaux, victimes d’impul-
sions irrésistibles, sont justement ceux qui sont le plus réellement
dangereux ; 3) de faire valoir que ce qu’on appelle la “peine’ n’a pas a
étre une punition mais un mécanisme de défense de la société ; de noter
alors que la différence n’est pas entre responsables a condamner et
irresponsables a relaxer, mais entre sujets absolument et définitivement
dangereux, et ceux qui moyennant certains traitements cessent de
I’étre ; 4) de conclure qu’il doit y avoir trois grands types de réactions
sociales au crime, ou plutét au danger que constitue le criminel :
Iélimination définitive (par la mort ou I’enfermement dans une
institution, I’élimination provisoire (avec traitement), I’élimination en

416



quelque sorte relative et partielle (stérilisation, castration). On voit bien
la série des déplacements demandés par 1’école anthropologique : du
crime vers le criminel, de I’acte effectivement commis vers le danger
virtuellement inclus dans !’individu, de la punition modulée du
coupable a la protection absolue des autres.

On peut dire qu’on arrivait la a un point de rupture : la
criminologie, développée depuis la vieille monomanie, dans une
proximité souvent orageuse avec le droit pénal, risquait de s’en faire
exclure, pour excés de radicalité. Et on se serait retrouvé dans une
situation un peu semblable a celle du départ : un savoir technique
incompatible avec le droit, I’assiégeant de 1’extérieur et ne pouvant se
faire entendre de lui. Et un peu comme la notion de monomanie
pouvait servir a recouvrir de folie un crime dont on ne voyait pas les
raisons, la notion de dégénérescence permettait de lier a tout un péril
pathologique - pour la société et finalement I’espéce humaine tout
entiere, le moindre des criminels. Tout le champ des infractions pouvait
se maintenir en termes de danger, et donc de protection a assurer. Le
droit n’avait plus qu’a se taire. Ou a se boucher les oreilles et a refuser
d’écouter.

On dit d’une fagon assez habituelle que les propositions fonda-
mentales de ’anthropologie criminelle se sont trouvées assez rapide-
ment disqualifiées pour plusieurs raisons : leur lien a un scientisme, a
une certaine naiveté positiviste dont le développement méme des
sciences s’est chargé au XXe siécle de nous guérir ; leur parenté avec un
évolutionnisme historique et social qui lui aussi fut vite discrédité ;
I’appui qu’elles trouvaient dans une théorie neuro-psychiatrique de la
dégénérescence que la neurologie d’une part, la psychanalyse de ’autre
ont vite démantelée ; leur incapacité a devenir opératoire dans la forme
de la législation pénale et dans la pratique judiciaire. L’dge de
PPanthropologie criminelle, avec ses naivetés radicales, semble avoir
disparu avec le XIXe siécle ; et une psycho-sociologie de la délinquance,
beaucoup plus subtile, et bien mieux acceptable par le droit pénal,
semble avoir pris la reléve.

Or, il me semble qu’en fait I’anthropologie criminelle, au moins
dans ses formes générales, n’a pas disparu aussi complétement qu’on
veut bien le dire ; et que certaines de ses théses les plus fondamentales,
les plus exorbitantes aussi par rapport au droit traditionnel, se sont petit
a petit ancrées dans la pensée et dans la pratique pénale. Mais ceci
n’aurait pas pu se produire par la seule valeur de vérité ou du moins la
seule force de persuasion de cette théorie psychiatrique du crime. C’est
qu’en fait toute une mutation s’est produite du coté du droit. Quand je
dis “du coté du droit”, c’est trop dire sans doute : car les législations
pénales a quelques exceptions prés (comme le code norvégien, mais il

417



s’agissait aprés tout d’un nouvel Etat), et sous réserve de quelques
projets restés d’ailleurs dans les limbes (comme le projet de code pénal
suisse) sont restés a peu prés semblables a elles-mémes : les lois sur le
sursis, la récidive ou la relégation ont été les principales modifications
apportées non sans titonnement dans la législation frangaise. Ce n’est
pas de ce cOté-la que je verrais les mutations, mais du coté d’une piéce a
la fois théorique et essentielle, la notion de responsabilité. Et si elle a pu
étre modifiée, ce n’est pas tellement a cause de quelque secousse de
pression intérieure, mais surtout parce qu’a la méme époque, dans le
domaine du droit civil une évolution considérable s’était produite. Mon
hypothése serait : c’est le droit civil, et non pas la criminologie qui a
permis que la pensée pénale se modifie sur deux ou trois points
capitaux ; c’est elle qui a rendu possible la greffe dans le droit criminel
de ce qu’il y avait d’essentiel dans des théses de la criminologie de
I’époque. Il se peut bien que, dans cette réélaboration qui s’est faite
d’abord dans le droit civil, les juristes seraient restés sourds aux
propositions fondamentales de I’Anthropologie criminelle, ou du moins
n’auraient jamais eu l’instrument susceptible de les faire passer dans le
systeme du droit. D’une maniére qui peut sembler étrange au premier
regard, c’est le droit civil qui a rendu possible dans le droit pénal
I’articulation du code et de la science.

Cette transformation dans le droit civil tourne autour de la notion
d’accident, de risque et de responsabilité. D’une fagon trés générale, il
faut souligner I'importance qu’a prise, surtout dans la seconde moitié
du XIXe siécle, et non seulement pour le droit mais aussi pour
I’économie et la politique le probléme de ’accident. On me dira que, dés
le XVlIe siécle, le systéme des assurances avait montré I’importance que
déja on accordait aux aléas. Mais d’une part les assurances ne
concernaient que des risques en quelque sorte individuels et d’autre part
elles excluaient entiérement la responsabilité de l'intéressé. Or, au XIXe
siécle, avec le développement du salariat, des techniques industrielles,
du machinisme, des moyens de transport, des structures urbaines, sont
apparues deux choses importantes : d’abord les risques qu’on faisait
courir a des tiers (’employeur exposant ses salariés a des accidents du
travail, les transporteurs exposant a des accidents non seulement les
passagers, mais des gens que le hasard avait placés 13) ; ensuite le fait que
ces accidents pouvaient souvent étre rattachés a une sorte de faute —
mais une faute minime (inattention, manque de précaution, négligence)
et commise de plus par quelqu’un qui ne pouvait en supporter la
responsabilité civile et le paiement des dommages qui lui étaient liés.

Le probléme était de fonder en droit une responsabilité sans faute.
Ce fut Deffort des civilistes occidentaux, et surtout des juristes
allemands, poussés qu’ils étaient par les exigences de la société

418



bismarckienne, — société non seulement de discipline mais de sécurité.
Dans cette recherche d’une responsabilité sans faute, les civilistes font
valoir un certain nombre de principes importants :

1. Cette responsabilité doit étre établie en suivant non la série des
fautes commises, mais I’enchainement des causes et des effets. La
responsabilité est du coté de la cause, plutét que du coté du
manquement : c’est la Causalhaftung des juristes allemands.

2. Ces causes sont de deux ordres qui ne s’excluent pas 1’'un ’autre :
I’enchainement de faits précis et individuels qui ont été induits les uns a
partir des autres ; et la création de risques inhérents a un type d’action,
d’outillage, d’entreprise.

3. Certes ces risques doivent étre diminués de la fagon la plus
systématique et la plus rigoureuse possible. Mais il est certain qu’on ne
le fera jamais disparaitre, et qu’aucune des entreprises caractéristiques
de la société moderne ne sera sans risque. Comme le disait Saleilles “‘un
rapport de causalité qui se rattache a un fait purement matériel qui en
lui-méme se présente comme un fait aventureux, non pas irrégulier en
soi, non pas contraire aux usages de la vie moderne, mais dédaigneux de
I’extréme prudence qui paralyse ’action, en harmonie avec I’activité qui
s’impose aujourd’hui et par conséquent bravant les haines et acceptant
les risques, c’est la loi de la vie aujourd’hui, c’est la régle commune et le
droit est fait pour réfléter cette conception actuelle de I’dme, a mesure
de son évolution successive”.

4. Cette responsabilité sans faute, liée a un risque qui ne pourra
jamais disparaitre tout a fait, I'indemnité n’est pas faite pour la
sanctionner comme une quasi punition, mais pour en réparer les effets
d’une part, pour tendre d’autre part, d’'une maniére asymptotique, a en
diminuer a I’avenir les risques.

En éliminant I’élément de la faute dans le systéme de la
responsabilité, les civilistes introduisaient dans le droit la notion de
probabilité causale et de risque, et ils faisaient apparaitre I’idée d’une
sanction qui aurait une fonction de défendre, de protéger, de faire
pression sur d’inévitables risques.

Or, d’une maniére assez étrange c’est cette dépénalisation de la
responsabilité civile qui va constituer un modéle pour le droit pénal. Et
ceci a partir des propositions fondamentales formulées par 1’anthro-
pologie criminelle. Au fond, qu’est-ce qu’un criminel-né ou un
dégénéré, ou une personnalité criminelle, sinon quelqu’un qui selon un
enchainement causal difficile a restituer porte un indice particuliére-
ment élevé de probabilité criminelle, étant en lui-méme un risque de
crime ? Eh bien, tout comme on peut déterminer une responsabilité
civile sans établir de faute, mais par la seule estimation du risque créé,

419



contre lequel il faut se défendre sans qu’on puisse I’annuler, de méme,
on peut rendre un individu pénalement responsable sans avoir a
déterminer s’il était libre et s’il y a faute, mais en rattachant l’acte
commis au risque de criminalité que constitue sa personnalité propre. Il
est responsable puisque par sa seule existence il est créateur de risque,
méme s’il n’est pas fautif puisqu’il n’a pas choisi en toute liberté le mal
plutot que le bien. La sanction n’aura donc pas pour but de punir un
sujet de droit qui aura volontairement enfreint la loi, elle aura pour role
de diminuer dans toute la mesure du possible, — soit par I’élimination,
soit par I’exclusion, soit par restrictions diverses, soit encore par des
mesures thérapeutiques — le risque de criminalité représenté par
P'individu en question.

L’idée générale de la Défense sociale telle qu’elle a été exposée par
Prins au début du XXe si¢cle s’est formée par transfert a la justice
criminelle des élaborations propres au nouveau droit civil. L’histoire des
congrés d’Anthropologie criminelle et des congrés de droit pénal, au
tournant des deux siecles, la chronique des conflits entre savants
positivistes et juristes traditionnels, et la brusque détente qui s’est
produite a I’époque de Liszt, de Saleilles, de Prins, le rapide effacement
de I’école italienne a partir de ce moment, mais aussi la diminution chez
les juristes de la résistance a la psychologie du criminel, la constitution
d’un relatif consensus autour d’une criminologie qui serait accessible
pour le droit, et d’une pénalité qui tiendrait compte du savoir
criminologique, — tout ceci semble bien indiquer qu’on venait de
trouver a ce moment la “I’échangeur” dont on avait besoin. Cet
échangeur, c’est la notion capitale de risque auquel le droit fait place
avec I'idée d’une responsabilité sans faute, et auquel I’anthropologic ou
la psychologie ou la psychiatrie peut faire place avec l'idée d’une
imputabilité sans liberté. Le terme, désormais central d’ “étre dange-
reux”’, ou de “terribilité”, aurait été introduit par Prins a la session de
septembre 1905 de I’Union internationale de droit pénal.

Je ne ferai pas ici le compte des innombrables législations,
réglements, circulaires qui ont dans toutes les institutions pénales du
monde entier, mis en oeuvre d’'une maniére ou d’une autre cette notion
d’état dangereux. Je voudrais seulement souligner deux ou trois choses.

La premiére c’est que depuis les grands crimes sans raison du début
du XIXe siecle, ce n’est pas tellement autour de la liberté que s’est
déroulé de fait le débat, méme si la question est toujours restée posée.
Le vrai probléme, celui qui a été effectivement élaboré, ce fut celui de
Iindividu dangereux. Y a-t-il des individus intrinséquement dange-
reux ? A quoi les reconnait-on et comment peut-on réagir a leur
présence ? ’ Le droit pénal, au cours du siécle passé, n’a pas évolué
d’une morale de la liberté a une science du déterminisme psychique ; il

420



a plutdt étendu, organisé, codifié le soupcon et le repérage des individus
dangereux, depuis la figure rare et monstrueuse du monomane jusqu’a
celle fréquente, quotidienne du dégénéré, du pervers, du déséquilibré
constitutionnel, de ’immature, etc.

Il faut remarquer aussi que cette transformation ne s’est pas faite
seulement de la médecine vers le droit, comme par la pression d’un
savoir rationnel sur les vieux systémes prescriptifs ; mais qu’elle s’est
opérée par un perpétuel mécanisme d’appel et d’interaction entre le
savoir médical ou psychologique et l'institution judiciaire. Ce n’est pas
celle-ci qui a cédé. Il s’est constitué un domaine d’objet et un ensemble
de concepts qui sont nés a leurs frontiéres ct de leurs échanges.

Or, et c’est sur ce point que je voudrais m’arréter, il semble bien
que la plupart des notions qui ont été ainsi formées sont opératoires
pour la médecine légale ou les expertises psychiatriques en matiére
criminelle.

Mais est-ce qu’on n’a pas introduit dans le droit bien plus que les
incertitudes d’un savoir problématique, a savoir les rudiments d’un
autre droit. Car la pénalité moderne — et ceci de la fagon la plus
éclatante depuis Beccaria — ne donne droit a la société sur les individus
que par ce qu’ils font : seul un acte, défini comme infraction par la loi,
peut donner lieu a une sanction, modifiable sans doute selon les
circonstances ou les intentions. Mais en mettant de plus en plus en
avant non seulement le criminel comme sujet de l’acte, mais aussi
Iindividu dangereux comme virtualité d’actes, est-ce qu’on ne donne
pas a la société des droits sur I'individu a partir de ce qu’il est ? Non
plus certes a partir de ce qu’il est par statut (comme c’était le cas dans
les sociétés d’Ancien Régime) mais de ce qu’il est par nature, selon sa
constitution, selon ses traits caractériels ou ses variables pathologiques.
Une justice qui tend a s’exercer sur ce qu’on est: voila qui est
exorbitant par rapport a ce droit pénal dont les réformateurs du XVIlIle
siecle avaient révé, et qui devait sanctionner, d’'une fagon absolument
égalitaire, les infractions explicitement et préalablement définies par la
loi.

On me dira sans doute qu’en dépit de ce principe général, le
droit de punir, méme au XIXe siécle, s’est exercé et s’est modulé non
seulement a partir de ce que font les hommes, mais a partir de ce qu’ils
sont ou de ce qu’on suppose qu’ils sont. A peine les grands codes
modernes étaient-ils mis en place qu’on a cherché a les assouplir par des
législations comme celles sur les circonstances atténuantes, la récidive
ou la liberté conditionnelle ; il s’agissait alors de prendre en compte
au-dessous des actes celui qui les avait commis. Et sans doute 1’étude
finie et comparée des décisions de justice montrerait facilement que sur
la scéne pénale les infracteurs étaient au moins aussi présents que leurs

421



infractions. Une justice qui ne s’exercerait que sur ce qu’on fait, n’est
sans doute qu’une utopie, et pas forcément désirable. Mais depuis le
XVIlle siécle au moins, elle a constitué le principe directeur, le principe
juridico-moral qui régit la pénalité moderne. II n’était donc pas
question, il ne peut pas étre encore question de le mettre d’un coup
entre parenthéses. C’est insidieusement, lentement et comme par en bas
et par fragments que s’organise une pénalité sur ce qu’on est : il a fallu
prées de cent ans pour que cette notion ‘‘d’individu dangereux”, qui
était virtuellement présente dans la monomanie des premiers aliénistes,
soit acceptée dans la pensée juridique, et au bout de cent ans, si elle est
bien devenue un théme central dans les expertises psychiatriques (en
France, c’est de la dangerosité d’un individu, beaucoup plus que de sa
responsabilité que parlent les psychiatres commis comme experts), le
droit et les codes semblent hésiter a lui faire place : la refonte du code
pénal qu’on prépare actuellement en France est tout juste parvenue a
remplacer la vieille notion de ‘“‘démence” qui rendait irresponsable
Pauteur d’un acte, par les notions de discernement et de contrdle qui
n’en sont au fond que la version i peine modernisée. Peut-étre
pressent-on ce qu’il y aurait de redoutable a autoriser le droit a
intervenir sur les individus en raison de ce qu’ils sont : une terrible
société pourrait sortir de la.

Il n’en reste pas moins qu’au niveau des fonctionnements les juges
de plus en plus ont besoin de croire qu’ils jugent un homme tel qu’il est
et selon ce qu’il est. La scéne que j’évoquais en commengant en porte
bien tem01gnage lorsquun homme arrive devant ses juges avec
seulement ses crlmes, lorsqu’il n’a ri¢én d’autre a dire, lorsqu’il ne fait
pas au tribunal la grace de lui livrer quelque chose comme le secret de
lui-méme, alors...

Michel Foucault
Collége de France

Cet article est publi¢ avec l'accord de !l’International Journal of Law
Psychiatry, vol. I, 1978, Pergamon Press, Ltd, dans lequel il est paru
en anglais. 1l parait ici pour la premiere fois en frangais.

422



	Informations
	Autres contributions de Michel Foucault

	Pagination
	403
	404
	405
	406
	407
	408
	409
	410
	411
	412
	413
	414
	415
	416
	417
	418
	419
	420
	421
	422


