La prescription de médicaments : de "prenez et mangez
en tous" a "c'est pour mieux te manger"

Gérard Winterhalter

XVIIle congres de I'’AIEMPR
Juillet 2009
St-Maurice - Lausanne Suisse

Introduction

La prescription et la prise de médicaments sont devenus des gestes d'une
grande banalité, et ceci non seulement dans le domaine de la médecine et de
la maladie, mais aussi dans celui de la santé, comme en témoignent
I'existence de nombreuses préparations visant a nous protéger de
I'apparition de maladies.

La médicalisation du vivant, comme le dit A. Ehrenberg, ou la médicalisation
de I'existentiel, comme le dit E. Zarifian, est un phénomene qui prend de
I'ampleur. Le marketing réalisé par l'industrie pharmaceutique associé a
notre envie de nous protéger des aléas de I'existence ne reste pas sans effet.

Le geste de prescrire est et reste cependant beaucoup plus complexe qu'il
n'y parait. A I'image de ce que mentionne Bernard Odier dans un numéro
récent de la Revue Francaise de Psychanalyse consacrées aux psychotropes,
je pense qu'il est arrivé a la majorité de ceux qui prescrivent de constater
qu'ils pouvaient faire figurer sur I'ordonnance leur nom plutot que celui du
patient. On peut y voir un mouvement d'identification au patient, mais on a
aussi a se demander si I'ordonnance s'adresse toujours exclusivement au
patient, si une prescription ne s'adresse pas toujours un peu a soi-méme.

Il n'est par ailleurs pas rare d'observer un écart entre ce qu'il est raisonnable
d'attendre d'un médicament et ce qui peut motiver certaines prescriptions,
tant du c6té du médecin que de celui du patient (par ex., manceuvre de
dégagement par rapport a une difficulté a penser la situation clinique,
incantation magique, investissement narcissique ou fétichiste...).

En fait, une prescription résulte d'une rencontre, d'un processus a deux, et
je voudrais a nouveau citer a ce propos Bernard Odier : "Bien que voulue
aussi rationnelle que possible, une prescription résulte toujours d'un
tatonnement a deux, et comporte une part irréductible de flottement laissant
un peu de jeu".



Le théme du congres m'a ainsi donné envie d'aborder un petit bout de la
complexité contenue dans le geste de prescrire, d'aborder I'ambivalence que
I'on peut ressentir régulierement au moment ou la question de I'indication a
une prescription se pose, et de m'interroger sur les éléments qui vont
favoriser une action bénéfique des médicaments.

L'histoire des remeéedes

Depuis toujours, I'hnomme a cherché des remedes efficaces contre la douleur
et la maladie. Vittorio Sironi, professeur d'histoire de la médecine et de la
santé a Milan, a publié un article intitulé "soigner I'ame ou guérir par la
Raison", ou il reprend les différentes conceptions de la maladie et des
traitements depuis la préhistoire jusqu'a nos jours.

Des les temps préhistoriques, les médecines anciennes se sont fait une
conception magique ou religieuse de la maladie: elle est vue comme le
résultat d'une intervention diabolique ou comme une punition divine. Les
thérapies se basent alors sur un modele exorciste: les médicaments sont
constitués de rituels, accompagnés parfois d'objets magiques et/ou religieux
gue le sorcier-chaman, ou le prétre-médecin, qui sont des médiateurs entre
I'numain et le surnaturel, produisent et prescrivent eux-mémes. De tels
rituels existent toujours dans des certains groupes ethniques, en Afrique, en
Asie ou en Australie par exemple.

Par la suite, la médecine gréco-romaine classique, celle du Moyen-age et les
médecines orientales (ayurveda et médecine chinoise traditionnelle) vont
considérer la maladie comme la manifestation d'un phénomene naturel, dd a
I'altération du milieu intérieur. La conception de la maladie devient ainsi a la
fois rationnelle et dynamique, il s'agit d'une rupture d'équilibre. Par exemple,
Hippocrate et Gallien vont parler de trouble fonctionnel des humeurs
corporelles, et la médecine chinoise de trouble des forces énergétiques.

Le modele thérapeutique sera alors dit "allopathique". Pour rétablir I'équilibre
perdu, on utilisera des mesures diététiques, des médicaments naturels
(végétaux, animaux, minéraux) ou des stimulations particulieres
(acupuncture) dont on attend qu'ils produisent des effets contraires a ceux
que produisent la maladie, pour rétablir I'équilibre perturbé.

La prescription et la production des médicaments sont le fait du médecin, qui
a un rapport personnel avec le malade et lui prescrit une thérapie
individuelle. Ce n'est en fait qu'au 13°™° siecle que I'on commence a faire la
distinction entre prescripteur (médecin) et producteur (apothicaire) des
remedes.



A la renaissance apparait une conception mécanique et chimique de la
maladie. L'homme devient alors soit une machine, soit une sorte d'alambic
ou de laboratoire, qu'il s'agit de réparer.

On voit alors apparaitre, outre les médicaments naturels, des pratiques
physiques (saignées, lavements, fumigations) et des médicaments
alchimiques, a visée soit d'excitation ou de sédation, ou a visée
homéopathique (soin du mal par le mal). La prescription des médicaments
est faite par le médecin (qui spécifie la composition du médicament), mais la
production est réalisée par le pharmacien.

Au 18°me siecle, suite aux avancées des connaissances dans le domaine de
I'anatomie et de la physiopathologie, on en arrive a une conception "causale-
ontologique" de la maladie, c'est-a-dire que I'on arrive a démontrer que les
signes cliniques de la maladie sont I'expression des modifications
pathologiques des organes, tissus et cellules. La découverte des microbes
par Pasteur va permettre a Koch de démontrer qu'ils sont la cause des
infections.

On va alors mettre au point des médicaments chimiques (ou les substances
actives sont extraites des plantes médicamenteuses) puis des composés
chimiques synthétisés dans les laboratoires de I'industrie pharmaceutique
naissante. Ces médicaments vont avoir pour réle de reconstituer I'ordre et le
fonctionnement de la cellule, ou de tuer les microbes. Sironi appelle cela
modele "allopathique sélectif". On commence alors a parler de récepteur a la
surface des cellules, récepteurs qui sont le lieu d'action des médicaments.

La prescription des médicaments est toujours le fait du médecin, celui-ci
n'écrivant cependant sur I'ordonnance plus que le nom commercial du
médicament. La conception et la production des remeédes chimiques est
quant a elle réalisée par l'industrie pharmaceutique.

A I'heure actuelle se développe une conception biomédicale de la maladie. II
y a plusieurs paradigmes interprétatifs des pathologies (par exemple le
paradigme biochimique, le paradigme immunologique et le paradigme
génétique). On voit apparaitre, en plus des types de médicaments déja
connus, des thérapeutiques génétiques et moléculaires, dont le but est de
rétablir le fonctionnement de circuits biologiques, ou de structures abimées,
ou d'empécher par exemple la manifestation d'états pathologiques
héréditaires.

La pharmacogénétique permettra, dans un avenir plus ou moins proche,
d'adapter les médicaments a chaque personne. La prescription des
médicaments reste un privilege du médecin. La production des médicaments
traditionnels est faite par les grands groupements de l'industrie
pharmaceutique, mais la réalisation des médicaments biotechnologiques
modernes est d'abord pensée dans de petites compagnies biotech.



Ainsi, Concernant la prescription et la production de médicaments, on
constate au fil du temps une distinction entre le prescripteur et le
producteur, puis le passage d'une production artisanale relativement
individualisée a une production de masse de médicaments "collectifs" (la
méme substance pour tout le monde). Enfin, on assiste maintenant a une
nouvelle individualisation des prescriptions, par le biais des avancées des
biotechnologies.

De fait, le médecin maitrise une part de moins en moins grande de la
thérapeutique constituée par les médicaments: Avant lel3éme siecle, il était
concepteur, producteur, et prescripteur des médicaments, puis il a
abandonné progressivement la production, puis la conception pour ne garder
plus que la prescription de ce qui est pensé et fabriqué par d'autres.

Toutes ces modifications ont influencé et influencent en profondeur tant la
pratique médicale que les mceurs sociales. On constate en particulier que
I'efficacité et la puissance des médicaments se sont considérablement
accrues. Méme si I'on est plus attentif a leurs effets secondaires, cela ne
dispense pas de penser a une utilisation judicieuse de ceux-ci. Par ex., les
calmants (valium, lexotanil ou lexomil,...) sont des médicaments tres
efficaces et trés surs, mais qui posent des problemes de dépendance
compliqués si on les prend dans la durée. Comme I'origine du mot
pharmakon (qui est a I'origine du mot pharmacie) nous le rappelle, nous
touchons la a I'un des enjeux qui me semble important a propos des
médicaments, a savoir qu'ils ont toujours une double valence, celle de
remeéde, mais aussi de poison.

Dépression et pharmakon

Je vais aborder cette question de la bivalence a partir des réflexions du
psychanalyste francais Pierre Fedida au sujet de la place des antidépresseurs
dans le traitement de la dépression.

Pierre Fedida, dans son livre intitulé "des bienfaits de la dépression. Eloge de
la psychothérapie", avance I'hypothése que I'amélioration de I'état de santé
en lien avec la prise d'une substance chimique va dépendre en grande partie
de I'action psychothérapeutique qui accompagnera sa prescription. En
d'autres termes, et je le cite, "c'est la parole (transférentielle) qui va
permettre de qualifier comme médicament une substance chimique". Cette
hypothése n'est pas préte d'étre démontrée, dit encore Fedida. On peut
néanmoins faire état des résultats de plusieurs recherches qui montrent que
la combinaison psychothérapie et médicaments produit de meilleurs effets
que la prescription de médicaments seuls ou qu'une psychothérapie seule,
en particulier dans les dépressions séveres.



-5-

Ainsi, si on peut estimer que I'apparition des antidépresseurs est une bonne
chose, c'est a condition de ne jamais oublier qu'on ne peut pas réduire les
troubles psychiques a la seule approche psychopharmacologique. A I'heure
actuelle, on ressent cependant une tendance nette a définir la guérison
comme correspondant a la seule disparition du symptéme.

Dans le cas de la dépression, nous avons affaire a autre chose : nous
disposons maintenant des substances chimiques qui sont capables d'auto-
engendrer un bien-étre (voire du plaisir), qui peut avoir toute I'apparence
d'un état naturel, sans accoutumance a une drogue, ni aucun effet
secondaire désagréable. Ces substances different ainsi des drogues générant
des paradis artificiels. En poussant I'idée un peu plus loin, on pourrait
imaginer que les antidépresseurs vont jusqu'a étre capables de nous
protéger du sentiment d'altération de soi.

Cette idée peut paraitre farfelue. Mais certains faits sont la. Apres avoir
commencé par prescrire les antidépresseurs dans des situations de
dépressions séveres, on en est peu a peu venu a les prescrire pour des états
dépressifs beaucoup moins marqués, puis finalement aussi pour protéger les
gens de l'apparition d'une tristesse un peu trop intense ou durable, comme
dans les deuils par exemple.

Et c'est bien avec cette idée que I'on a par exemple créé ces dernieres
années un nouveau diagnostic dans la classification internationale des
maladies, le "trouble dépressif récurrent bref", qui permet de prescrire un
traitement antidépresseur a toute personne ayant été triste pendant
quelques jours.

Il n'est ainsi pas trés étonnant de trouver de temps a autres méme dans la
presse quotidienne non spécialisée des articles faisant douter de I'effet réel
des médicaments. A ce propos, on peut citer une métaanalyse récente qui a
été passablement médiatisée parce qu'elle avancgait que les principaux
antidépresseurs n'auraient, selon I'ensemble des données publiées et non
publiées les concernant, que peu d'effet propre en dehors des dépressions
séveres. L'essentiel de leur effet serait, en tous les cas dans les dépressions
légeres et moyennes, di a un effet placebo. Ce type de publication, qui peut
étre considérée un plaidoyer pour la psychothérapie de la dépression, a
suscité pour l'instant surtout une mise au point par l'industrie
pharmaceutique qui affirme, je cite, "que les résultats de I'étude et
I'interprétation qui en est faite sont en contradiction avec les avantages des
antidépresseurs, avantages qui ont été démontrés dans la routine de la
pratique clinique". En d'autres termes, un médicament apporte un avantage
et est efficace a partir du moment ou il est utilisé. Apparait alors la question
suivante : pourquoi un antidépresseur est-il beaucoup utilisé, alors que son
efficacité est douteuse scientifiquement dans tout une série de situations ?

Au-dela du marketing de l'industrie pharmaceutique, on peut poser
I'nypothése que cela est en lien avec le fait qu'étre a I'abri d'un sentiment



d'altération de soi peut étre malgré tout agréable, on retrouverait la un
fantasme archaique de bonne mere toute puissante capable de nous
protéger de tout déplaisir, de toute souffrance, de toute maladie.

Il y a par ailleurs des enjeux stratégiques importants: en effet, avec les
progres de la recherche, on peut imaginer étre susceptibles, dans quelques
années, de disposer de produits capables de modifier I'hnumeur a volonté, de
provoquer des émotions choisies, voire de gouverner certains aspects du
fonctionnement cérébral. Comme I'a alors relevé le biologiste Francois Gros,
des produits dont l'utilisation serait inoffensive pour l'intégrité physique de
leurs consommateurs, mais dont les effets seraient puissants sur leur
comportement, leurs sentiments, leur capacité de résistance, revétiraient
rapidement une grande importance stratégique et politique.

Etre & I'abri d'un sentiment d'altération de soi a cependant pour conséquence
un appauvrissement majeur de la vie psychique et de la subjectivité, dont la
richesse tient entre autres a notre capacité de remaniement des
représentations et des affects, remaniement étant irréductiblement lié a une
certaine capacité d'éprouver le manque et la souffrance.

Par ailleurs, les perspectives d'influence sur les sentiments et les
comportements ne vont pas sans activer des angoisses primitives de
dépossession d'identité et d'anéantissement de la personne. C'est pour ces
raisons qu'un nombre croissant de psychiatres pharmacologues se
préoccupent de l'intégration thérapeutique et psychothérapeutique de ces
nouveaux psychotropes.

Par exemple, a ce sujet, Edouard Zarifian affirme que "la seule disparition du
symptome n'est pas suffisante pour définir la guérison. Encore faut-il avoir
cicatrisé la blessure narcissique qu'engendre toujours le symptdme et avoir
reconstitué une image de soi a nouveau valorisante. Les autres doivent avoir
eux aussi restauré, dans leurs représentations, une image non dévalorisée
du sujet qui a exprimé des symptomes visibles par tous".

Le pharmakos

Cela confirme, l'importance de proposer une approche psychothérapeutique
lors d'une prescription d'antidépresseurs. Pour mieux cerner le contenu et la
forme de I'action psychothérapique qui va donner son efficacité au
psychotrope, Fedida recourt a la maniere dont Derrida traite du pharmakon
tel qu'il apparait chez Platon.

Comme je I'ai déja rappelé, le pharmakon a une double valence, il est a la
fois remede et poison. Je me suis demandé d'ou venait cette bivalence. Elle
vient en fait du terme pharmakos, dont le pharmakon est dérivé.



-7 -

Dans la Grece antique, le pharmakos était a I'origine un pauvre, souvent un
délinquant de droit commun,destiné a étre sacrifié aux dieux en cas de
catastrophe. Comme le rappellent Bernard Lachaux et Patrick Lemoine, deux
psychiatres qui se sont intéressés a la question de I'effet placebo des
médicaments, la ville d'Athénes entretenait a grands frais, par prévoyance,
guelques malheureux destinés aux sacrifices. En cas de besoin (calamité,
épidémie, famine, invasion), il y avait ainsi un pharmakos a disposition de la
collectivité. Il était promené dans les moindres recoins de la ville sur un char
décoré ; il était destiné a drainer les ultimes parcelles du mal. Puis la victime
sacrificielle était chassée ou tuée au cours d'une cérémonie rassemblant
toute la population. Dans ce rite, le pharmakos est un réceptacle qui
cristallise sur lui tout le mal et dont le sacrifice rembourse largement la
société de ses investissements, puisqu'il calme I'effervescence et ramene la
paix. La victime, sorte de bous émissaire, incarne la culpabilité collective. Le
pharmakos apparait de la sorte sous un double visage : personnage
coupable justifiant la vengeance a son encontre, mais aussi objet de
vénération religieuse. D'apres René Girard, sur lequel s'appuient Lachaux et
Lemoine, il y aurait bien la une alchimie impérieuse dont la victime rituelle
est I'instrument : en attirant sur elle la violence maléfique, elle permet, par
sa mort, sa transformation en violence bénéfique.

Il y a ensuite eu un glissement du pharmakos humain au terme de
pharmakon. Remede et poison, le pharmakon signifie en fin de compte toute
substance capable d'exercer une action trés favorable ou tres défavorable
selon les cas, les circonstances et les doses employées. Le pharmakon est
une drogue magique ambigué dont les hommes ordinaires doivent laisser la
manipulation a ceux qui jouissent de connaissances exceptionnelles, voire
surnaturelles : prétres, magiciens, chamans, médecins..

On peut se demander ce qu'il reste de cette dimension sacrificielle et
magique dans notre rapport au médicament aujourd'hui. Je n'ai pas de
réponse claire a ce sujet, au-dela du sentiment intuitif qu'il y a la un champ
d'exploration intéressant. Par contre, il me semble qu'avec ce détour par le
pharmakos, nous arrivons mieux a nous représenter d'ou vient cette
bivalence remede poison.

Selon Derrida, pour Platon, il n'y a ainsi pas de remede inoffensif. Le
pharmakon ne peut jamais étre simplement bénéfique:

- d'une part, les vertus bienfaisantes d'un pharmakon ne I'empéchent
habituellement pas d'étre douloureux (douloureuse jouissance). On dirait
aujourd'hui qu'il n'y a pas de médicament sans effet secondaire.

- d'autre part, le pharmakon contrarie la vie naturelle, et donc aussi le cours
naturel de la maladie. Derrida affirme que Platon croit a la vie naturelle,
méme lorsque c'est celle de la maladie. Dans le Timée, la maladie naturelle
est comparée a un organisme vivant qu'il faut laisser se développer selon ses
normes et ses formes propres, ses rythmes et articulations spécifiques.



Voici a ce propos ce que dit Platon dans "Timée" :

« Or, parmi les mouvements du corps, le meilleur est celui qui nait en lui par
son action propre, car c'est le plus conforme aux mouvements de
I'Intelligence et a celui du Tout. Celui qui est provoqué par une autre cause
est plus mauvais ; mais le plus mauvais de tous est celui qui meut
partiellement, par l'action d'une cause étrangere, un corps qui git et se
repose.

Par suite, de tous les moyens de purifier et de disposer le corps, le meilleur
est celui qui s'obtient par les exercices gymnastiques. Le second apres celui-
la consiste dans le balancement rythmé qui nous est imprimé par un bateau,
ou quand nous nous faisons porter d'une fagon quelconque, sans fatigue. La
troisieme forme, qui peut étre parfois tres utile quand on est contraint de
I'employer, mais dont jamais un homme de bon sens ne doit faire usage
sans nécessité, est la médication par I'emploi des drogues dépuratives. Car
il ne faut pas irriter les maladies par des remédes, quand elles n'offrent pas
de grands dangers.

En effet, la composition des maladies ressemble, en un certain sens, a la
nature du vivant. Chaque vivant nait, avec en soi une certaine durée
d'existence assignée par le destin, les accidents dus a la nécessité mis a
part... Il en va de méme pour la composition des maladies. Si par I'action de
drogues (pharmakeiais), on met fin a la maladie avant le terme fixé, des
maladies |égéres naissent alors, d'ordinaire, des maladies plus graves, et, de
maladies en petit nombre, des maladies plus nombreuses. C'est pourquoi
toutes les choses de ce genre doivent étre gouvernées par le régime, dans la
mesure ou l'on en a le loisir, mais il ne faut pas, en se droguant
(pharmakeuonta), irriter un mal capricieux ». (timée, 89 ad)

Dans son analyse de Platon, Derrida souligne plusieurs points :

- d'une part la maladie (naturelle du vivant) est essentiellement définie (en
son essence) comme allergie, réaction a l'agression d'un corps étranger.

- d'autre part la maladie est susceptible de manifester son autarcie en
opposant aux agressions pharmaceutiques des réactions que I'on peut
qualifier de métastatiques, qui déplacent le lieu du mal, éventuellement pour
en renforcer et en multiplier les points de résistance. Ainsi, Platon déqualifie
le pharmakon comme substance a prioir thérapeutiquement efficace, mais le
requalifie par la parole, si celle-ci vient d'un éprouvé intérieur (cf Phedre). Le
pharmakon serait ainsi le modele d'une action qui, pour devenir bénéfique,
doit s'allier étroitement avec ce qui vient de l'intérieur.

Une parole nécessaire

A partir de I'analyse de Jacques Derrida, la proposition de Pierre Fedida est
la suivante :

si le mouvement le plus favorable a I'évolution d'un individu est celui qui
vient du dedans et qui « nait en Iui par son action propre », l'art



9.

thérapeutique consiste alors a prescrire une substance pharmaceutique en
étroite alliance avec la parole, dans la mesure ou celle-ci traduit un
mouvement de vie interne. Cette parole peut, de l'intérieur, reconnaitre la
substance et, pour ainsi dire, intérioriser son action.

Pour Fedida, il faut étre cependant attentif a ne pas opposer un extérieur
mauvais (nécessairement pharmakon) a un intérieur absolument bon qui
pourrait se délivrer tout seul (métaboliguement) des éléments étrangers qui
le menacent dans sa vie.

Le sujet , selon la fagon dont il va appréhender sa maladie et ses propres
ressources internes, doit certes faire usage de lui-méme (de son corps ou de
sa parole) comme d'un pharmakon. Mais il est par ailleurs important qu'il
puisse aussi s'appuyer sur un thérapeute qui va prendre un temps pour
observer et comprendre, et s'approprier ainsi ce qui se joue de singulier chez
le patient, tant pour ce qui concerne sa maladie que la maniere dont il vit la
prescription d'un psychotrope. C'est par cette action et la maniere dont le
thérapeute va en rendre compte que le patient pourra intérioriser I'action
potentiellement bénéfique d'une substance, en ne la considérant plus comme
un corps étranger (allergisant).

Sinon, le risque existe que le médecin produise alors une sorte de leurre
accompagné, chez le malade, d'un oubli de soi. Dit autrement, si le médecin
mangque de tact, le pharmakon apparaitra dans sa valence défavorable, il
deviendra substance altérante par méconnaissance de la proportion juste, ou
encore par déreglement de cette proportion.

A partir de ces développements, Fedida tire plusieurs conclusions. Je
voudrais en citer deux pour terminer cette (breve) présentation :

- la premiere consiste a dire qu'une prescription selon les regles de I'art
nécessite une bonne formation en philosophie; en effet, seule une formation
philosophique permet de connaitre les directions fondamentales de réflexions
qui conduisent a une expérience authentique aussi bien de I'existence
humaine normale que pathologique. En y réfléchissant, je me dis qu'il y a
bien du travail a faire, dans la mesure ou la proportion de médecins qui
peuvent se targuer d'une bonne formation littéraire est maintenant bien
faible.

- Comme deuxieme conclusion, Fedida estime que les psychanalystes
devraient s'occuper de maniere attentive de ce qui se joue autour du
médicament et de sa prescription. Il est intéressant de noter qu'il n'oppose
pas psychothérapie ou psychanalyse et médicaments, comme cela est
souvent le cas dans le monde psychanalytique, francophone en tous les cas.
Il critique assez vertement ceux qui ne pensent a une prescription de
médicaments que lorsqu'une psychothérapie n'est pas indiquée, c'est-a-dire
lorsqu'on pense que la parole n'aura pas d'effet. Il remet aussi en question
les traitements bifocaux (c'est-a-dire les traitements avec deux thérapeutes,



-10 -

I'un des deux menant la psychothérapie, I'autre assurant la prescription des
médicaments), estimant que cela est a discuter de cas en cas.

Fedida estime ainsi que non seulement c'est un travail psychothérapeutique
qui va permettre a une substance chimique de devenir médicament, mais
aussi en retour que les effets des psychotropes, au fur et a mesure qu'ils
seront mieux connus, vont générer de nouvelles connaissances
psychopathologiques et transformer ainsi la pratique clinique thérapeutique®.

Bibliographie

DERRIDA, Jacques, (édition 2006), La pharmacie de Platon, In Phedre de
Platon, Flammarion.

EHRENBERG, Alain, (1998), La fatigue d’étre soi, Odile Jacob.

FEDIDA, Pierre, (2001), Des bienfaits de la dépression. Eloge de la
psychothérapie, Odile Jacob.

GROS Francois, JACOB Francois, ROYER Pierre, (1979), Sciences de la vie et
société, Paris, La Documentation Frangaise.

LACHAUX Bernard, LEMOINE Patrick, (1988), Placebo, un médicament qui
cherche la vérité, Medsi/McGrawHill.

ODIER Bernard, (2002), Psychopathologie de la prescription quotidienne de
psychotropes,Revue Frangaise de Psychanalyse, 2002-2, vol. 66, PUF, Paris,
pp 541-547.

SIRONI Vittorio Alessandro, (2005), Soigner I'dme ou guérir par la raison, Le
Devoir, cahier spécial, 20 ao(it 2005.

ZARIFIAN Edouard, (2000), Des paradis plein la téte, Odile Jacob.

Résumé : Le projet est ici de cerner, a partir du pharmakos (pauvre destiné
dans I'Antiquité a étre sacrifié aux dieux en cas de catastrophe), et de son
dérivé le pharmakon (a la fois remede et poison), ce qui donne sa valeur et
son pouvoir au produit pharmaceutique, les croyances qui traversent tant sa
prescription que son ingestion, en abordant les points de vue médicaux,
psychanalytique, religieux et anthropologique. A partir de I'analyse et des
propositions de Pierre Fedida, il s'agira de réfléchir aux conditions d'une
action bénéfique du médicament, et a la place de la Parole pour en guider
l'usage.

Mots clés : médicament - prescription - pharmakon - Parole - effet
bénéfique

! Daniel Widlécher va dans le méme sens dans son petit livre intitulé "les psychotropes, une
nouvelle maniére de penser le psychisme" (ed : les Empécheurs de Penser en Rond, Paris,
1996).



