
 

La prescription de médicaments : de "prenez et mangez 
en tous" à "c'est pour mieux te manger" 

 
Gérard Winterhalter 

 
 

XVIIIe congrès de l’AIEMPR 
Juillet 2009 

St-Maurice – Lausanne Suisse 
 
 

Introduction 
 
La prescription et la prise de médicaments sont devenus des gestes d'une 
grande banalité, et ceci non seulement dans le domaine de la médecine et de 
la maladie, mais aussi dans celui de la santé, comme en témoignent 
l'existence de nombreuses préparations visant à nous protéger de 
l'apparition de maladies. 
 
La médicalisation du vivant, comme le dit A. Ehrenberg, ou la médicalisation 
de l'existentiel, comme le dit E. Zarifian, est un phénomène qui prend de 
l'ampleur. Le marketing réalisé par l'industrie pharmaceutique associé à 
notre envie de nous protéger des aléas de l'existence ne reste pas sans effet. 
 
Le geste de prescrire est et reste cependant beaucoup plus complexe qu'il 
n'y parait. A l'image de ce que mentionne Bernard Odier dans un numéro 
récent de la Revue Française de Psychanalyse consacrées aux psychotropes, 
je pense qu'il est arrivé à la majorité de ceux qui prescrivent de constater 
qu'ils pouvaient faire figurer sur l'ordonnance leur nom plutôt que celui du 
patient. On peut y voir un mouvement d'identification au patient, mais on a 
aussi à se demander si l'ordonnance s'adresse toujours exclusivement au 
patient, si une prescription ne s'adresse pas toujours un peu à soi-même.  
 
Il n'est par ailleurs pas rare d'observer un écart entre ce qu'il est raisonnable 
d'attendre d'un médicament et ce qui peut motiver certaines prescriptions, 
tant du côté du médecin que de celui du patient (par ex., manœuvre de 
dégagement par rapport à une difficulté à penser la situation clinique, 
incantation magique, investissement narcissique ou fétichiste…). 
 
En fait, une prescription résulte d'une rencontre, d'un processus à deux, et 
je voudrais à nouveau citer à ce propos Bernard Odier : "Bien que voulue 
aussi rationnelle que possible, une prescription résulte toujours d'un 
tâtonnement à deux, et comporte une part irréductible de flottement laissant 
un peu de jeu". 
 



- 2 - 

 

Le thème du congrès m'a ainsi donné envie d'aborder un petit bout de la 
complexité contenue dans le geste de prescrire, d'aborder l'ambivalence que 
l'on peut ressentir régulièrement au moment où la question de l'indication à 
une prescription se pose, et de m'interroger sur les éléments qui vont 
favoriser une action bénéfique des médicaments.  
 
 
L'histoire des remèdes 
 
Depuis toujours, l'homme a cherché des remèdes efficaces contre la douleur 
et la maladie. Vittorio Sironi, professeur d'histoire de la médecine et de la 
santé à Milan, a publié un article intitulé "soigner l'âme ou guérir par la 
Raison", où il reprend les différentes conceptions de la maladie et des 
traitements depuis la préhistoire jusqu'à nos jours.  
 
Dès les temps préhistoriques, les médecines anciennes se sont fait une 
conception magique ou religieuse de la maladie: elle est vue comme le 
résultat d'une intervention diabolique ou comme une punition divine. Les 
thérapies se basent alors sur un modèle exorciste: les médicaments sont 
constitués de rituels, accompagnés parfois d'objets magiques et/ou religieux 
que le sorcier-chaman, ou le prêtre-médecin, qui sont des médiateurs entre 
l'humain et le surnaturel, produisent et prescrivent eux-mêmes. De tels 
rituels existent toujours dans des certains groupes ethniques, en Afrique, en 
Asie ou en Australie par exemple. 
 
Par la suite, la médecine gréco-romaine classique, celle du Moyen-âge et les 
médecines orientales (ayurveda et médecine chinoise traditionnelle) vont 
considérer la maladie comme la manifestation d'un phénomène naturel, dû à 
l'altération du milieu intérieur. La conception de la maladie devient ainsi à la 
fois rationnelle et dynamique, il s'agit d'une rupture d'équilibre. Par exemple, 
Hippocrate et Gallien vont parler de trouble fonctionnel des humeurs 
corporelles, et la médecine chinoise de trouble des forces énergétiques.  
 
Le modèle thérapeutique sera alors dit "allopathique". Pour rétablir l'équilibre 
perdu, on utilisera des mesures diététiques, des médicaments naturels 
(végétaux, animaux, minéraux) ou des stimulations particulières 
(acupuncture) dont on attend qu'ils produisent des effets contraires à ceux 
que produisent la maladie, pour rétablir l'équilibre perturbé. 
 
La prescription et la production des médicaments sont le fait du médecin, qui 
a un rapport personnel avec le malade et lui prescrit une thérapie 
individuelle. Ce n'est en fait qu'au 13ème siècle que l'on commence à faire la 
distinction entre prescripteur (médecin) et producteur (apothicaire) des 
remèdes. 
 



- 3 - 

 

A la renaissance apparaît une conception mécanique et chimique de la 
maladie. L'homme devient alors soit une machine, soit une sorte d'alambic 
ou de laboratoire, qu'il s'agit de réparer.  
 
On voit alors apparaître, outre les médicaments naturels, des pratiques 
physiques (saignées, lavements, fumigations) et des médicaments 
alchimiques, à visée soit d'excitation ou de sédation, ou à visée 
homéopathique (soin du mal par le mal). La prescription des médicaments 
est faite par le médecin (qui spécifie la composition du médicament), mais la 
production est réalisée par le pharmacien.  
 
Au 18ème siècle, suite aux avancées des connaissances dans le domaine de 
l'anatomie et de la physiopathologie, on en arrive à une conception "causale-
ontologique" de la maladie, c'est-à-dire que l'on arrive à démontrer que les 
signes cliniques de la maladie sont l'expression des modifications 
pathologiques des organes, tissus et cellules. La découverte des microbes 
par Pasteur va permettre à Koch de démontrer qu'ils sont la cause des 
infections. 
 
On va alors mettre au point des médicaments chimiques (où les substances 
actives sont extraites des plantes médicamenteuses) puis des composés 
chimiques synthétisés dans les laboratoires de l'industrie pharmaceutique 
naissante. Ces médicaments vont avoir pour rôle de reconstituer l'ordre et le 
fonctionnement de la cellule, ou de tuer les microbes. Sironi appelle cela 
modèle "allopathique sélectif". On commence alors à parler de récepteur à la 
surface des cellules, récepteurs qui sont le lieu d'action des médicaments.  
 
La prescription des médicaments est toujours le fait du médecin, celui-ci 
n'écrivant cependant sur l'ordonnance plus que le nom commercial du 
médicament. La conception et la production des remèdes chimiques est 
quant à elle réalisée par l'industrie pharmaceutique.  
 
A l'heure actuelle se développe une conception biomédicale de la maladie. Il 
y a plusieurs paradigmes interprétatifs des pathologies (par exemple le 
paradigme biochimique, le paradigme immunologique et le paradigme 
génétique). On voit apparaître, en plus des types de médicaments déjà 
connus, des thérapeutiques génétiques et moléculaires, dont le but est de 
rétablir le fonctionnement de circuits biologiques, ou de structures abîmées, 
ou d'empêcher par exemple la manifestation d'états pathologiques 
héréditaires. 
 
La pharmacogénétique permettra, dans un avenir plus ou moins proche, 
d'adapter les médicaments à chaque personne. La prescription des 
médicaments reste un privilège du médecin. La production des médicaments 
traditionnels est faite par les grands groupements de l'industrie 
pharmaceutique, mais la réalisation des médicaments biotechnologiques 
modernes est d'abord pensée dans de petites compagnies biotech. 
 



- 4 - 

 

Ainsi, Concernant la prescription et la production de médicaments, on 
constate au fil du temps une distinction entre le prescripteur et le 
producteur, puis le passage d'une production artisanale relativement 
individualisée à une production de masse de médicaments "collectifs" (la 
même substance pour tout le monde). Enfin, on assiste maintenant à une 
nouvelle individualisation des prescriptions, par le biais des avancées des 
biotechnologies.  
 
De fait, le médecin maîtrise une part de moins en moins grande de la 
thérapeutique constituée par les médicaments: Avant le13ème siècle, il était 
concepteur, producteur, et prescripteur des médicaments, puis il a 
abandonné progressivement la production, puis la conception pour ne garder 
plus que la prescription de ce qui est pensé et fabriqué par d'autres. 
 
Toutes ces modifications ont influencé et influencent en profondeur tant la 
pratique médicale que les mœurs sociales. On constate en particulier que 
l'efficacité et la puissance des médicaments se sont considérablement 
accrues. Même si l'on est plus attentif à leurs effets secondaires, cela ne 
dispense pas de penser à une utilisation judicieuse de ceux-ci. Par ex., les 
calmants (valium, lexotanil ou lexomil,…) sont des médicaments très 
efficaces et très surs, mais qui posent des problèmes de dépendance 
compliqués si on les prend dans la durée. Comme l'origine du mot 
pharmakon (qui est à l'origine du mot pharmacie) nous le rappelle, nous 
touchons là à l'un des enjeux qui me semble important à propos des 
médicaments, à savoir qu'ils ont toujours une double valence, celle de 
remède, mais aussi de poison.  
 
 
Dépression et pharmakon 
 
Je vais aborder cette question de la bivalence à partir des réflexions du 
psychanalyste français Pierre Fedida au sujet de la place des antidépresseurs 
dans le traitement de la dépression. 
 
Pierre Fedida, dans son livre intitulé "des bienfaits de la dépression. Eloge de 
la psychothérapie",  avance l'hypothèse que l'amélioration de l'état de santé 
en lien avec la prise d'une substance chimique va dépendre en grande partie 
de l'action psychothérapeutique qui accompagnera sa prescription. En 
d'autres termes, et je le cite, "c'est la parole (transférentielle) qui va 
permettre de qualifier comme médicament une substance chimique". Cette 
hypothèse n'est pas prête d'être démontrée, dit encore Fedida. On peut 
néanmoins faire état des résultats de plusieurs recherches qui montrent que 
la combinaison psychothérapie et médicaments produit de meilleurs effets 
que la prescription de médicaments seuls ou qu'une psychothérapie seule, 
en particulier dans les dépressions sévères. 
 



- 5 - 

 

Ainsi, si on peut estimer que l'apparition des antidépresseurs est une bonne 
chose, c'est à condition de ne jamais oublier qu'on ne peut pas réduire les 
troubles psychiques à la seule approche psychopharmacologique. A l'heure 
actuelle, on ressent cependant une tendance nette à définir la guérison 
comme correspondant à la seule disparition du symptôme. 
 
Dans le cas de la dépression, nous avons affaire à autre chose : nous 
disposons maintenant des substances chimiques qui sont capables d'auto-
engendrer un bien-être (voire du plaisir), qui peut avoir toute l'apparence 
d'un état naturel, sans accoutumance à une drogue, ni aucun effet 
secondaire désagréable. Ces substances diffèrent ainsi des drogues générant 
des paradis artificiels. En poussant l'idée un peu plus loin, on pourrait 
imaginer que les antidépresseurs vont jusqu'à être capables de nous 
protéger du sentiment d'altération de soi.  
 
Cette idée peut paraître farfelue. Mais certains faits sont là. Après avoir 
commencé par prescrire les antidépresseurs dans des situations de 
dépressions sévères, on en est peu à peu venu à les prescrire pour des états 
dépressifs beaucoup moins marqués, puis finalement aussi pour protéger les 
gens de l'apparition d'une tristesse un peu trop intense ou durable, comme 
dans les deuils par exemple.  
 
Et c'est bien avec cette idée que l'on a par exemple créé ces dernières 
années un nouveau diagnostic dans la classification internationale des 
maladies, le "trouble dépressif récurrent bref", qui permet de prescrire un 
traitement antidépresseur à toute personne ayant été triste pendant 
quelques jours.  
 
Il n'est ainsi pas très étonnant de trouver de temps à autres même dans la 
presse quotidienne non spécialisée des articles faisant douter de l'effet réel 
des médicaments. A ce propos, on peut citer une métaanalyse récente qui a 
été passablement médiatisée parce qu'elle avançait que les principaux 
antidépresseurs n'auraient, selon l'ensemble des données publiées et non 
publiées les concernant, que peu d'effet propre en dehors des dépressions 
sévères. L'essentiel de leur effet serait, en tous les cas dans les dépressions 
légères et moyennes, dû à un effet placebo. Ce type de publication, qui peut 
être considérée un plaidoyer pour la psychothérapie de la dépression, a 
suscité pour l'instant surtout une mise au point par l'industrie 
pharmaceutique qui affirme, je cite, "que les résultats de l'étude et 
l'interprétation qui en est faite sont en contradiction avec les avantages des 
antidépresseurs, avantages qui ont été démontrés dans la routine de la 
pratique clinique". En d'autres termes, un médicament apporte un avantage 
et est efficace à partir du moment où il est utilisé. Apparaît alors la question 
suivante : pourquoi un antidépresseur est-il beaucoup utilisé, alors que son 
efficacité est douteuse scientifiquement dans tout une série de situations ? 
 
Au-delà du marketing de l'industrie pharmaceutique, on peut poser 
l'hypothèse que cela est en lien avec le fait qu'être à l'abri d'un sentiment 



- 6 - 

 

d'altération de soi peut être malgré tout agréable, on retrouverait là  un 
fantasme archaïque de bonne mère toute puissante capable de nous 
protéger de tout déplaisir, de toute souffrance, de toute maladie.  
 
Il y a par ailleurs des enjeux stratégiques importants: en effet, avec les 
progrès de la recherche, on peut imaginer être susceptibles, dans quelques 
années, de disposer de produits capables de modifier l'humeur à volonté, de 
provoquer des émotions choisies, voire de gouverner certains aspects du 
fonctionnement cérébral. Comme l'a alors relevé le biologiste François Gros, 
des produits dont l'utilisation serait inoffensive pour l'intégrité physique de 
leurs consommateurs, mais dont les effets seraient puissants sur leur 
comportement, leurs sentiments, leur capacité de résistance, revêtiraient 
rapidement une grande importance stratégique et politique. 
 
Être à l'abri d'un sentiment d'altération de soi a cependant pour conséquence 
un appauvrissement majeur de la vie psychique et de la subjectivité, dont la 
richesse tient entre autres à notre capacité de remaniement des 
représentations et des affects, remaniement étant irréductiblement lié à une 
certaine capacité d'éprouver le manque et la souffrance. 
 
Par ailleurs, les perspectives d'influence sur les sentiments et les 
comportements ne vont pas sans activer des angoisses primitives de 
dépossession d'identité et d'anéantissement de la personne. C'est pour ces 
raisons qu'un nombre croissant de psychiatres pharmacologues se 
préoccupent de l'intégration thérapeutique et psychothérapeutique de ces 
nouveaux psychotropes.  
 
Par exemple, à ce sujet, Edouard Zarifian affirme que "la seule disparition du 
symptôme n'est pas suffisante pour définir la guérison. Encore faut-il avoir 
cicatrisé la blessure narcissique qu'engendre toujours le symptôme et avoir 
reconstitué une image de soi à nouveau valorisante. Les autres doivent avoir 
eux aussi restauré, dans leurs représentations, une image non dévalorisée 
du sujet qui a exprimé des symptômes visibles par tous".  
 
 
Le pharmakos 
 
Cela confirme, l'importance de proposer une approche psychothérapeutique 
lors d'une prescription d'antidépresseurs. Pour mieux cerner le contenu et la 
forme de l'action psychothérapique qui va donner son efficacité au 
psychotrope, Fedida recourt à la manière dont Derrida traite du pharmakon 
tel qu'il apparaît chez Platon.  
 
Comme je l'ai déjà rappelé, le pharmakon a une double valence, il est à la 
fois remède et poison. Je me suis demandé d'où venait cette bivalence. Elle 
vient en fait du terme pharmakos, dont le pharmakon est dérivé.  
 



- 7 - 

 

Dans la Grèce antique, le pharmakos était à l'origine un pauvre, souvent un 
délinquant de droit commun,destiné à être sacrifié aux dieux en cas de 
catastrophe. Comme le rappellent Bernard Lachaux et Patrick Lemoine, deux 
psychiatres qui se sont intéressés à la question de l'effet placebo des 
médicaments, la ville d'Athènes entretenait à grands frais, par prévoyance, 
quelques malheureux destinés aux sacrifices. En cas de besoin (calamité, 
épidémie, famine, invasion), il y avait ainsi un pharmakos à disposition de la 
collectivité. Il était promené dans les moindres recoins de la ville sur un char 
décoré ; il était destiné à drainer les ultimes parcelles du mal. Puis la victime 
sacrificielle était chassée ou tuée au cours d'une cérémonie rassemblant 
toute la population. Dans ce rite, le pharmakos est un réceptacle qui 
cristallise sur lui tout le mal et dont le sacrifice rembourse largement la 
société de ses investissements, puisqu'il calme l'effervescence et ramène la 
paix. La victime, sorte de bous émissaire, incarne la culpabilité collective. Le 
pharmakos apparaît de la sorte sous un double visage : personnage 
coupable justifiant la vengeance à son encontre, mais aussi objet de 
vénération religieuse. D'après René Girard, sur lequel s'appuient Lachaux et 
Lemoine, il y aurait bien là une alchimie impérieuse dont la victime rituelle 
est l'instrument : en attirant sur elle la violence maléfique, elle permet, par 
sa mort, sa transformation en violence bénéfique. 
 
Il y a ensuite eu un glissement du pharmakos humain au terme de 
pharmakon. Remède et poison, le pharmakon signifie en fin de compte toute 
substance capable d'exercer une action très favorable ou très défavorable 
selon les cas, les circonstances et les doses employées. Le pharmakon est 
une drogue magique ambiguë dont les hommes ordinaires doivent laisser la 
manipulation à ceux qui jouissent de connaissances exceptionnelles, voire 
surnaturelles : prêtres, magiciens, chamans, médecins.. 
 
On peut se demander ce qu'il reste de cette dimension sacrificielle et 
magique  dans notre rapport au médicament aujourd'hui. Je n'ai pas de 
réponse claire à ce sujet, au-delà du sentiment intuitif qu'il y a là un champ 
d'exploration intéressant. Par contre, il me semble qu'avec ce détour par le 
pharmakos, nous arrivons mieux à nous représenter d'où vient cette 
bivalence remède poison. 
 
Selon Derrida, pour Platon, il n'y a ainsi pas de remède inoffensif. Le 
pharmakon ne peut jamais être simplement bénéfique: 
- d'une part, les vertus bienfaisantes d'un pharmakon ne l'empêchent 
habituellement  pas d'être douloureux (douloureuse jouissance). On dirait 
aujourd'hui qu'il n'y a pas de médicament sans effet secondaire. 
- d'autre part, le pharmakon contrarie la vie naturelle, et donc aussi le cours 
naturel de la maladie. Derrida affirme que Platon croît à la vie naturelle, 
même lorsque c'est celle de la maladie. Dans le Timée, la maladie naturelle 
est comparée à un organisme vivant qu'il faut laisser se développer selon ses 
normes et ses formes propres, ses rythmes et articulations spécifiques.  
 



- 8 - 

 

Voici à ce propos ce que dit Platon dans "Timée" :  
« Or, parmi les mouvements du corps, le meilleur est celui qui naît en lui par 
son action propre, car c'est le plus conforme aux mouvements de 
l'Intelligence et à celui du Tout. Celui qui est provoqué par une autre cause 
est plus mauvais ; mais le plus mauvais de tous est celui qui meut 
partiellement, par l'action d'une cause étrangère, un corps qui gît et se 
repose. 
Par suite, de tous les moyens de purifier et de disposer le corps, le meilleur 
est celui qui s'obtient par les exercices gymnastiques. Le second après celui-
là consiste dans le balancement rythmé qui nous est imprimé par un bateau, 
ou quand nous nous faisons porter d'une façon quelconque, sans fatigue. La 
troisième forme, qui peut être parfois très utile quand on est contraint de 
l'employer, mais dont jamais un homme de bon sens ne doit faire usage 
sans nécessité, est la médication par l'emploi des drogues dépuratives.  Car 
il ne faut pas irriter les maladies par des remèdes, quand elles n'offrent pas 
de grands dangers. 
En effet, la composition des maladies ressemble, en un certain sens, à la 
nature du vivant. Chaque vivant naît, avec en soi une certaine durée 
d'existence assignée par le destin, les accidents dus à la nécessité mis à 
part… Il en va de même pour la composition des maladies. Si par l'action de 
drogues (pharmakeiais), on met fin à la maladie avant le terme fixé, des 
maladies légères naissent alors, d'ordinaire, des maladies plus graves, et, de 
maladies en petit nombre, des maladies plus nombreuses. C'est pourquoi 
toutes les choses de ce genre doivent être gouvernées par le régime, dans la 
mesure où l'on en a le loisir, mais il ne faut pas, en se droguant 
(pharmakeuonta), irriter un mal capricieux ». (timée, 89 ad) 
 
Dans son analyse de Platon, Derrida souligne plusieurs points :  
- d'une part la maladie (naturelle du vivant) est essentiellement définie (en 
son essence) comme allergie, réaction à l'agression d'un corps étranger. 
- d'autre part la maladie est susceptible de manifester son autarcie en 
opposant aux agressions pharmaceutiques des réactions que l'on peut 
qualifier de métastatiques, qui déplacent le lieu du mal, éventuellement pour 
en renforcer et en multiplier les points de résistance. Ainsi, Platon déqualifie 
le pharmakon comme substance à prioir thérapeutiquement efficace, mais le 
requalifie par la parole, si celle-ci vient d'un éprouvé intérieur (cf Phèdre). Le 
pharmakon serait ainsi le modèle d'une action qui, pour devenir bénéfique, 
doit s'allier étroitement avec ce qui vient de l'intérieur. 
 
 
Une parole nécessaire 
 
A partir de l'analyse de Jacques Derrida, la proposition de Pierre Fedida est 
la suivante : 
 
si le mouvement le plus favorable à l'évolution d'un individu est celui qui 
vient du dedans et qui « naît en lui par son action propre », l'art 



- 9 - 

 

thérapeutique consiste alors à prescrire une substance pharmaceutique en 
étroite alliance avec la parole, dans la mesure où celle-ci traduit un 
mouvement de vie interne. Cette parole peut, de l'intérieur, reconnaître la 
substance et, pour ainsi dire, intérioriser son action. 
 
Pour Fedida, il faut être cependant attentif à ne pas opposer un extérieur 
mauvais (nécessairement pharmakon) à un intérieur absolument bon qui 
pourrait se délivrer tout seul (métaboliquement) des éléments étrangers qui 
le menacent dans sa vie. 
 
Le sujet , selon la façon dont il va appréhender sa maladie et ses propres 
ressources internes, doit certes faire usage de lui-même (de son corps ou de 
sa parole) comme d'un pharmakon.  Mais il est par ailleurs important qu'il 
puisse aussi s'appuyer sur un thérapeute qui va prendre un temps pour 
observer et comprendre, et s'approprier ainsi ce qui se joue de singulier chez 
le patient, tant pour ce qui concerne sa maladie que la manière dont il vit la 
prescription d'un psychotrope. C'est par cette action et la manière dont le 
thérapeute va en rendre compte que le patient pourra intérioriser l'action 
potentiellement bénéfique d'une substance, en ne la considérant plus comme 
un corps étranger (allergisant).  
 
Sinon, le risque existe que le médecin produise alors une sorte de leurre 
accompagné, chez le malade, d'un oubli de soi. Dit autrement, si le médecin 
manque de tact, le pharmakon apparaîtra dans sa valence défavorable, il 
deviendra substance altérante par méconnaissance de la proportion juste, ou 
encore par dérèglement de cette proportion.  
 
A partir de ces développements, Fedida tire plusieurs conclusions. Je 
voudrais en citer deux pour terminer cette (brève) présentation :  
 
- la première consiste à dire qu'une prescription selon les règles de l'art 
nécessite une bonne formation en philosophie; en effet, seule une formation 
philosophique permet de connaître les directions fondamentales de réflexions 
qui conduisent à une expérience authentique aussi bien de l'existence 
humaine normale que pathologique. En y réfléchissant, je me dis qu'il y a 
bien du travail à faire, dans la mesure où la proportion de médecins qui 
peuvent se targuer d'une bonne formation littéraire est maintenant bien 
faible.  
 
- Comme deuxième conclusion, Fedida estime que les psychanalystes 
devraient s'occuper de manière attentive de ce qui se joue autour du 
médicament et de sa prescription. Il est intéressant de noter qu'il n'oppose 
pas psychothérapie ou psychanalyse et médicaments, comme cela est 
souvent le cas dans le monde psychanalytique, francophone en tous les cas. 
Il critique assez vertement ceux qui ne pensent à une prescription de 
médicaments que lorsqu'une psychothérapie n'est pas indiquée, c'est-à-dire 
lorsqu'on pense que la parole n'aura pas d'effet. Il remet aussi en question 
les traitements bifocaux (c'est-à-dire les traitements avec deux thérapeutes, 



- 10 - 

 

l'un des deux menant la psychothérapie, l'autre assurant la prescription des 
médicaments), estimant que cela est à discuter de cas en cas. 
Fedida estime ainsi que non seulement c'est un travail psychothérapeutique 
qui va permettre à une substance chimique de devenir médicament, mais 
aussi en retour que les effets des psychotropes, au fur et à mesure qu'ils 
seront mieux connus, vont générer de nouvelles connaissances 
psychopathologiques et transformer ainsi la pratique clinique thérapeutique1.  
 
 
Bibliographie 

DERRIDA, Jacques, (édition 2006), La pharmacie de Platon, In Phèdre de 
Platon, Flammarion. 

EHRENBERG, Alain, (1998), La fatigue d’être soi, Odile Jacob. 

FEDIDA, Pierre, (2001), Des bienfaits de la dépression. Eloge de la 
psychothérapie, Odile Jacob. 

GROS François, JACOB François, ROYER Pierre, (1979), Sciences de la vie et 
société, Paris, La Documentation Française. 

LACHAUX Bernard, LEMOINE Patrick, (1988), Placebo, un médicament qui 
cherche la vérité, Medsi/McGrawHill. 

ODIER Bernard, (2002), Psychopathologie de la prescription quotidienne de 
psychotropes,Revue Française de Psychanalyse, 2002-2, vol. 66, PUF, Paris, 
pp 541–547. 

SIRONI Vittorio Alessandro, (2005), Soigner l’âme ou guérir par la raison, Le 
Devoir, cahier spécial, 20 août 2005. 

ZARIFIAN Edouard, (2000), Des paradis plein la tête, Odile Jacob. 
 

 
Résumé : Le projet est ici de cerner, à partir du pharmakos (pauvre destiné 
dans l'Antiquité à être sacrifié aux dieux en cas de catastrophe), et de son 
dérivé le pharmakon (à la fois remède et poison), ce qui donne sa valeur et 
son pouvoir au produit pharmaceutique, les croyances qui traversent tant sa 
prescription que son ingestion, en abordant les points de vue médicaux, 
psychanalytique, religieux et anthropologique. A partir de l'analyse et des 
propositions de Pierre Fedida, il s'agira de réfléchir aux conditions d'une 
action bénéfique du médicament, et à la place de la Parole pour en guider 
l'usage. 
 
Mots clés : médicament – prescription - pharmakon - Parole – effet 
bénéfique 

                                                
1 Daniel Widlöcher va dans le même sens dans son petit livre intitulé "les psychotropes, une 
nouvelle manière de penser le psychisme" (ed : les Empêcheurs de Penser en Rond, Paris, 
1996). 


